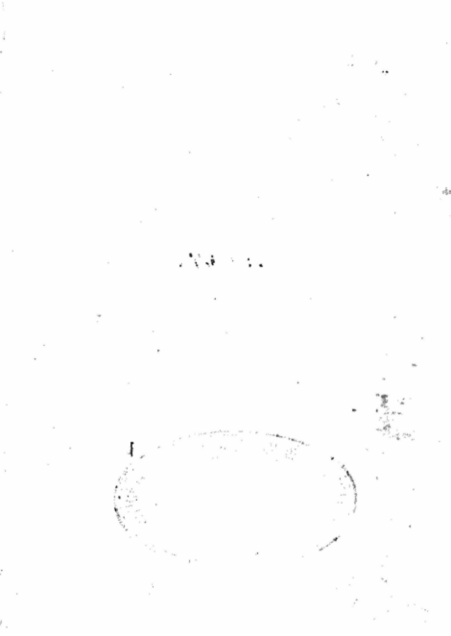
#### GOVERNMENT OF INDIA

#### ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

## CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

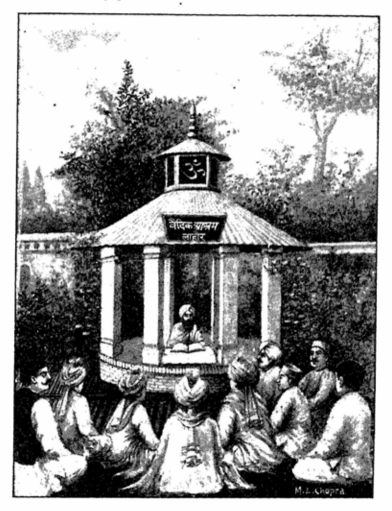
| ACCESSION | NO19     | <b>6</b> 06 |
|-----------|----------|-------------|
| CALL No   | 294·1/ L | /is         |

D.G.A. 79





# वेद सन्देश



विश्ववन्यु



New Dalh

A CONTRACTOR OF THE PROPERTY O

वैदिकाश्रम-प्रन्थ-माला संख्या १

# वेद-सन्देश

~237###6ee~

🜓 💲 🖁 प्रथम भाग।

(सम्वाद के रूप में)

लेखक. 55503

श्री विश्वबन्धु शास्त्रीं, हुँम्,ए. एम. ओ. एछ. श्राचार्य

द्यानन्द-ब्राह्ममहाविद्यालय, लाहौर।

294.1

प्रकाशक.

VIL

श्रीमती प्रबन्ध-कर्त्री सभा,

डी-ए-वी-कालेज, लाहौर ।

द्वितीयवार २०००

् द्यानन्दाब्द् १०२ मूल्य १≊) सावा "१॥) सजिस्त



# 'हिन्दी प्रैस' रेलवेरोड, लाहौर ।



| CERTARAL ARCHAROLG TAL |
|------------------------|
| LIBY NEW DELLI.        |
| Ace. No 19606          |
| Date 23.3.63           |
| God No. 24441.         |

# प्रथम संस्करण की

#### प्रस्तावना ।

--6/19--

गत वर्ष, सिमला-श्रार्य समाज के कुछ सत्संगी समासदों की प्रेरणा ने चिरकाल से उठती हुई इच्छाओं को दृढ़ कर दिया। श्रार्य-जगत में इस प्रकार के साहित्य की कमी दिखाई देती है, जिससे सर्व-साधारण, नर नारी, बाल-वृद्ध को समान प्रकार से लाभ होसके। यह बड़े हर्ष की बात है, कि श्रपनी प्रबन्ध-कर्जी सभा ने ऋषि द्यानन्द-शताब्दी के उपलच्य में इस प्रकार की एक पुस्तक लिखने के लिये मुक्ते श्राक्षा करके, उपर्युक्त कामनाश्रों को कार्य-रूप में परिणत करने का यह श्रवसर दिया है। इस लघु-उपहार के साथ ही ऋषिवर की स्मृति में "वैदि-काश्रम-श्रन्थमाला" की श्राधार-शिला रक्खी गई है।

प्रत्य के इस भाग में दो श्रध्याय हैं । तत्व-संन्देश नामक प्रथमाध्याय में वैदिक संसार के दार्शनिक स्वरूप का सविस्तर विवेचन किया गया है। दूसरे श्रध्याय का नाम 'शरीर-सन्देश' है। शरीर तथा शारीरिक जीवन के सम्बन्ध में वेद-भगवान के उपदेश का इस में सम्पूर्ण वर्णन पाया जाता है। मानसिक, श्रात्मिक तथा सामाजिक विषयों में वेद का क्या सन्देश है, यह दूसरे श्रीर तीसरे भाग में उपस्थित करने का विचार है। पुस्तक रचना के विषय में दो विशेषताएं रखने का यहा किया गया है। सारा विषय सत्संग-सभा की कार्यवाही, अर्थात सम्वाद और कथा, वार्ता के रूप में वर्णन किया गया है। प्रत्येक विचार को सरल भाषा तथा सहल प्रकार से पाठकों के आगे रखने का प्रयह्न किया गया है। जहां तक हो सका है, इसे रुचिकर तथा सरस बनाने का विचार सदा सामने रहा है। प्रत्येक अध्याय के अन्दर उच्छ्वासों का ऐसा क्रम रक्खा गया है कि सभाओं समाजों तथा परिवारों में कथा सुनाने वालों को बड़ा सुभीता रहे। विद्वानों के सापेन्न-पाठ तथा विचार के लिये प्रत्येक प्रकरण के साथ २ टिप्पिण्यां दी गयी हैं। आशा है, प्रत्येक प्रकार के पाठक अपनी २ आवश्यकता तथा कन्ना के अनुसार इस परिश्रम से उपकृत होंगे तथा इस रचना-क्रम को पसन्द करेंगे।

वैदिकाश्रम, लाहौर | १७ माघ १६८१ |

विश्वबन्धुः

### द्वितीय संस्करण

#### की

#### प्रस्तावना ।

१—यह बड़ी प्रसन्नता की बात है कि आर्यजनता ने विषय के महत्त्व तथा रचना की सरलता का विचार करते हुए, वेद-सन्देश को आशा से कहीं बढ़कर अपनाया है। इः मास के अन्दर ही प्रथम संस्करण समाप्त होगया था और लगभग एक वर्ष से स्वाध्याय-शील, आर्य सज्जनों को पुस्तक न मिलने के कारण निराशा हो रही थी।

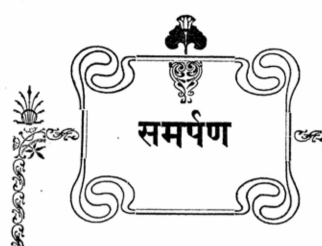
प्रथम वार शीव्रता के होने से क्याई आदि में अनेक अशु-द्वियां रह गई थीं । उन सब का संशोधन तथा विषय का परिमार्जन करके इस संस्करण को क्रपवाया गया है। सम्वाद में आने वाले नामों में ओर कहीं २ टिप्पणियों में प्रिवर्त्तन किया गया है। परन्तु मूल विषय पर इसका विशेष प्रमाव नहीं पड़ा। आशा है, पाठक इस वार पुस्तक को अधिक पूर्ण पाएंगे। आगे से आकार कुछ बढ़ गया है, परन्तु मूल्य में फिर भी कमी की गई है, क्योंकि इस अन्थमाला का उद्देश्य केवल धर्म प्रचार है।

२—प्रचारार्थ बाहिर भ्रमण करते हुए यह अनुभव हुआ है कि पाठक आरम्म में कुछ कठिनता प्रतीत करते हैं। इस विषय में यह निवेदन है कि पढ़ते समय वेदान्त से भ्रपरिचित पाठक,

पहिले द्वितीयाध्याय का, फिर प्रथमाध्याय के द्वितीय उच्छुवास से लेकर उसके पीछे उसके पहिले पृष्ठों का पाठ करें।इस प्रकार करके पुनः पुस्तक का पारायण करें और साथ २ टिप्पणियां भी पढते जावें। लेखक का उद्देश्य शास्त्रीय विचारों को सरल कथा के बहाने से लोगों तक पहुंचाना है। इस लिये केवल कथा की तरह पढ़ने से वह लाभ नहीं हो सकता, जो एक २ प्रसंग पर विचार करके होने की आशा है। आर्य लोग इस प्रकार स्वयं लाभ उठाते हुए, श्रपने साप्ताहिक श्रधिवेशनों में कथा वार्त्ता करने के योग्य भी बन सकेंगे। समयाभाव के कारण कई परि-वर्त्तन चाहता हुआ भी मैं नहीं कर सका। यदि जनता पूर्ववत ब्रन्थ को अपनाती रही, तो अगली आवृत्ति में वह कार्य भी हो जावेगा। इस संस्करण को शुद्ध करने तथा छपवाने का श्रेय श्राश्रम के पुराने विद्यार्थी ग्रौर इस समय 'ग्राय जगत' के सह-कारी सम्पादक पं० देवदत्त जी शास्त्री विद्याभास्कर को है, जिन्हों ने श्रपना बहुसूल्य समय देकर मुक्ते श्रोर मेरे पाठक-मगुडल को श्राभारी बनाया है।

वैदिकाश्रम, लाहौर | १ कार्त्तिक, १६८३. |

विश्वबन्धुः



ऋषिवर ! न यशः किं श्वेतमेतत्तवास्ति,
अमितरिप यदस्मिन्नस्मि कार्ये प्रवृत्तः !
गुरुचरणयुगास्थां धारियत्वा त्वयीत्थं,
तव जननशताब्द्या उत्सवं स्मारयामि ॥१॥
विजयतां दयानन्दो वेदः पुनर्विराजताम् ॥
प्रीतिमन्तः सदा विश्वे मिथो विश्रत बन्धुताम् ॥२॥





# समर्पग

ऋषिवर !

दया तथा तुम्हारे घ्रनथक परिश्रम से प्राचीन घ्रार्यों के निवास-स्थान परम पुनीत श्रार्थ्यावर्त्त में पुनः जनता की द्यार्थ-धर्म तथा वेद-विद्या, की द्योर रुचि बढ़ रही है। तेरे तीव तप, तेरी अथाह विद्या, तेरे अखगड वत, तेरी <del>ब्रप्रतिहत समाधि का ही यह फल है कि मुफ्त स</del>रीखे तेरे दासानुदास, साधारण व्यक्ति को भी यह उत्साह प्राप्त हुद्या है कि तेरी प्रथम जन्म-शताब्दी के इस मंगल महो-त्सव पर वैदिक धर्म के परम पावन सन्देश को तेरे भक्तों के कानों तक पहुंचावे । भगवन ! इस तुच्छ भेंट को स्वीकार करो, श्रौर श्रपनी द्या का पात्र बना कर, श्रपने ब्रानन्द से ब्रानन्दित करदो। स्वामिन्! तुम्हारी जय हो !!

विश्ववन्धुः

# 

| ٤. | प्रथमाध्यायतत्त्व-सन्देश,                                                                                                                                       | १–१ <b>१</b> ६           |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| ٤. | प्रभु-वन्दना ,,<br>अवतरणिका—( जिस में श्राधुनिक विचार,                                                                                                          | ₹—\$                     |
|    | विकास-वाद, हास-वाद आदि भिन्न २ विचारों<br>की समालोचना करते हुए, वास्तव परीत्ता-<br>द्वारा वेद की जांच करने का निमन्त्रण दिया<br>गया है।)                        | <u>.</u><br>€–8 <b>€</b> |
| ₹. | वादि-विनोद—(जिज्ञासा-प्रकार, लोकायत-<br>वाद, बौद्ध-मतके सम्प्रदायों तथा नवीन-वेदान्त<br>का पर्यालोचन।)                                                          | १७–३४                    |
|    | नीर-तीर—(मायावाद का परिणाम तथा उस<br>की परीज्ञा, वेदान्त के दूसरे भेदों का उल्लेख<br>तथा वेदोपदेशकों का श्रभाव)                                                 | ३६-४७                    |
| ٧. | प्रथम उच्छ्वास—(प्रमागा-परीक्ता,गुरु-शिष्य<br>क्रम, वैदिक तीन तत्त्व का सिद्धान्त, उपनिषद्<br>तथा वेद का सम्बन्ध, वेदान्तियों की वेदार्थ-<br>शौली तथा कर्मफल ।) | ध <b>ः-</b> ७१           |
|    | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                                                                                         |                          |

६. द्वितीय-उच्छ्वास—(सुख, दुःख की मीमांसा, वैयक्तिक उत्तरदायिता, संसार श्रौर दुःख की व्यवस्था तथा प्रभु-प्रसाद की महिमा)

७२–=१

७. तृतीय-उच्छ्वास—(पुनर्जन्म और वेद, जीव तथा आधुनिक विचार, आर्य सिद्धान्त का गौरव, वृत्तों में जीव, आत्मिक मंत्रों के पश्चिमी भाष्यकार, धर्म की शित्ता का आदर्श, वास्तव योग का साधन, तत्त्व-ज्ञान का उपाय तथा फल, सच्चा वेदपाठ का प्रकार आदि)

द्द−११**६** 

२. द्वितीयाध्याय, शरीर-सन्देश,

११७–३१६

१म. उच्छ्वास—(शारीरिक जीवन, जीवन को उन्नत श्रीर सुखमय बनाने के उपाय, शक्ति श्रीर उन का विकास, द्यूत से हानि, वेद के देवता, दिव्य जीवन तथा सन्थ्या प्रार्थना श्रादि)

११२–१५२

 उच्छ्वास—(ब्रह्मचर्य की महिमा, उस के लक्त्या, लाभ, ब्रह्मचारी का उपनयन, श्राचार्य के लक्त्या तथा उस की विशेषता श्रादि)

१५३–१६६

 उच्छ्वास—(प्रारच्य थ्रौर पुरुषार्थ, कर्म की प्रधानता, थ्रायु की वृद्धि, ब्रह्मचर्य, थ्रवृत, सचा वैद्य, इत्यादि)

१६७-२४२

४. उच्छ्वास—(वैद्यका कर्त्तव्य, भौतिक चिचित्सा, प्राणायाम, श्रोषधियों का सेवन तथा उन का प्रभाव, श्रिश्च श्रादि की पुजा, त्तय रोग, स्वाभा-विक नीरोगता श्रादि)

२४३–२५२

५. उच्छ्वास—(वैदिक चिकित्सा, जल चिकित्सा जल में सब श्रोषियां, जल के लाभ, जल के भेद, रोग कीटाग्रुश्रों का नाश, प्राग्यवल, शल्य-चिकित्सा, सुख का मार्ग श्रादि)

२≂३–३१६

# वेद सन्देश में पठित मन्त्रों की अकारादि कम से सूची।

|                           |     | <del>पृ</del> ष्ठ |                      |     | <b>ब</b> ह |
|---------------------------|-----|-------------------|----------------------|-----|------------|
| ' अ.                      |     |                   | अप्तस्वतीमश्विना     | **. | 385        |
| अंगभेदो अंगज्वरो          | •   | २७२               | अप्सु मे सोमो॰       | ••• | २८७        |
| अंगादंगाल्डोम्नो          |     | २६६               | अप्स्वन्तरमृतमप्सु   | ••• | २८६        |
| ,अकामो धीरो अमृतः         |     | 335               | अभिकन्दन् स्तनयं०    | ••• | 305        |
| अक्षिः प्रातः सवने        | ••• | २१८               | अमा घृतं कृणुते      |     | 300        |
| अझेरिन्द्रस्य सोमस्य      | ••• | 384               | अमुत्र भूयाद्धि यद्  | ••. | २२३        |
| अझौ सूर्ये चन्द्रमसि      |     | १७३               | अमूर्यो उप सूर्ये    |     | २८५        |
| अति विश्वाः परिष्ठाः      | ••• | २५९               | अम्बयो यन्त्वध्वभि०  | ••• | २८४        |
| अनच्छये तुरगातु           | ••• | ૮રૂ               | अयमभिरुपसद्य         |     | २७३        |
| अनुहूतः पुनरेहि           |     | २७१               | अयं देवा इहैवा०      |     | २२८        |
| <b>अ</b> न्या वो अन्यामव॰ | ••• | २६१               | अयं मे हस्तो भग०     | ••• | २६९        |
| अपचितः प्रपतत             |     | २९३               | अयं लोकः त्रियतमो    |     | २७६        |
| अपत्या अस्थुरनिरा         | ••• | २०८               | अयुतोऽहमयुतो म       |     | १३८        |
| अपश्चा दग्धानस्य          | ••• | 380               | अर्वागन्य इतोअन्यः   |     | 303        |
| अपस्यं गोपामनिपद्य॰       | ••• | ሪ६                | अर्वागन्यः परो अन्यो | ••• | 300        |
| ब्रपाङ् प्राङेति स्वधया   |     | ९६                | अवपतन्तरीवदन्        | •.• | २६२        |
| अपानति प्राणति            | ٠., | ₹00               | अवसृज पुनरग्ने       | ••• | ९२         |
| अपो देवीरुपद्धये          | ••• | २८६               | अध्यसश्च व्यचसश्च    | ••• | 308        |

|                          |      | पृष्ठ |                                 |      | -            |
|--------------------------|------|-------|---------------------------------|------|--------------|
| अश्वावतीं सोमावती०       |      | २५८   | इन्द्रो वीर्येणोदकामत्          |      | पृष्ठ<br>१३३ |
| अष्टचका नवद्वारा         | •••  | ६६    | इमां भूमिं पृथिवीं              |      | 153          |
| असपत्नं नो अधरा०         |      | २३५   | इमे जीवा विसृते॰                |      | 211          |
| असुर्या नाम ते           |      | 992   | इयमन्तवेदति जिह्ना              | **** | २७५          |
| अस्मिन्निन्द्रो निद्धातु |      | २३८   | इयं कल्याण्यजरा                 | ,    | 99           |
| अहमेव स्वयमिदं           |      | ७८    | इयं समित् पृथिवी                | •••• | 350          |
| आ.                       |      |       | इंडिंघे पुरुष सर्वेण            |      | २७१          |
| आचार्य उपनयमानो          | •••  | 149   | ਰ.                              |      |              |
| आचार्यस्ततक्ष नभसी       |      | . १६८ | उच्छुप्मा ओषधीनां               |      | २५४          |
| आचार्यो मृत्युर्वरुणः    |      | 308   | उत देवा अवहितं                  | **,* | २६६          |
| आ ते प्राणं सुवामसि      |      | २२६   | उत्तिष्ठ ब्रह्मणस्पते           |      | २३९          |
| आ खागमं शन्ताति॰         |      | २६९   | उत् त्वा घौरुत्                 |      | २२८          |
| आपः पृणीत भेपजं          | •••• | २८८   | उत् त्वा मृत्योरपीपरं           |      | २२९          |
| आयुर्वेत् ते अतिहितं     |      | २२४   | उत्पुरस्तात्सूर्य               | **** | २९५          |
| आरभस्वेमाममृतस्य         |      | २३०   | उत्सूर्यो दिव एति               | **** | <b>२९</b> इ  |
| <b>आरोहतायुर्जरसं</b>    |      | २१४   | उद्वयं तमसस्परि                 |      | २२७          |
| आवात वाहि भेषजं          | •••  | २६८   | उपप्रियं पनिमत्तं               |      | 999          |
| आहार्षमविदं त्वा         |      | २२९   | उपा अप स्वसुस्तमः               | **** | 979          |
| आहुतास्याभिहुत           |      | 168   |                                 |      |              |
| ₹.                       |      |       | ऊर्ज गावो यवसे                  |      | 335          |
| इदं बर्चोअग्निना         | •••  | 138   | ऊर्जे स्वा <b>ब</b> ळा <b>य</b> | •••• | 150          |

|                              |     |       |                          | -    |       |
|------------------------------|-----|-------|--------------------------|------|-------|
|                              |     | पृष्ठ |                          |      | पृष्ठ |
| <b>ऊर्जो न पात्सहसा</b> ०    | ,   | २१५   | चरित्रं हि वेरिवाच्छेदि  |      | ३०७   |
| ऊर्ध्वः सुप्तेषु जागार       |     | ३०३   | ज.                       |      |       |
| ऊर्वोरोजा जंघयो              |     | 383   | जीवतां ज्योतिर॰          |      | २३३   |
| ऋ.                           |     |       | जीवानामायुः प्रतिर       | •••• | २३८   |
| ऋचो अक्षरे परमे              |     | 330   | त                        |      |       |
| ऋतुभ्यष्ट्वार्त्तवेभ्यो      |     | १३७   | तस्मिन् हिरण्यये कोशे    |      | ६७    |
| α.                           |     |       | तानि कल्पद् ब्रह्मचारी   |      | 360   |
| एकं पादं नोत्खिदति           | ••• | ३०२   | तुचे तनाय तत् सु         | ,.   | २०६   |
| 'एको देवः सर्वभूतेषु'        | ••• | ષ્દ   | त्रायन्तामिमं देवा       |      | २६८   |
| एतत् त्वावासः                | ••• | 83    | त्रिनों अश्विना दिन्यानि |      | ३०९   |
| ऐ.<br>ऐन्द्राप्नं वर्म बहुलं |     | २३६   | व्वं स्त्री उत वा पुमान् |      | 300   |
| ओ                            |     |       | त्वष्टा दुहिन्ने वहतुं   | •••• | २८१   |
| ओमानमापो                     | ••• | २९०   | त्वादत्तेभी रुद          | •••• | રપ્ષ  |
| ओषधयः संवदन्ते               |     | २६५   | द.                       |      |       |
| ओषधयो भूतभव्य॰               |     | १८३   | दिविजातः समुद्रजः        | •••• | २७    |
| <b>転</b> . "                 |     |       | दीर्घायुत्वाय बृहते      | •••• | २१६   |
|                              |     |       | देवा असृतेनोद्कामं०      | **** | १३३   |
| किं स्विद्वनं क उ स॰         | ••• | 435   | देवानामेतत् परि॰         | ,    | 164   |
| कृणोमि ते प्राणापानौ         | ••• | २३२   |                          | ,    |       |
| ਚ.                           |     |       | द्युभिरक्तुभिः परि॰      | •••• | 188   |
| चक्षुः श्रोत्रं यशो          |     | 385   | द्वाविमौ वातौ वात        |      | २६७   |
| चन्द्रमा नक्षत्रेरुदकामत्    |     | १३२   | द्वा सुपर्णा सयुजा॰      | •••• | 40    |
|                              |     |       |                          |      |       |

|                           |      | पृष्ठ |                            |      | पृष्ठ |
|---------------------------|------|-------|----------------------------|------|-------|
| न.                        |      |       | ब्रह्मचर्येण तपसा देवा     | •••• | १८२   |
| न तं विदाथ                | •••• | ६९    | ब्रह्मचर्येण तपसा राजा     |      | 960   |
| न विजानामि यदि            |      | ૧૦૬   | ब्रह्मचारिणं पितरो         |      | १५८   |
| ч.                        |      |       | ब्रह्मचारी जनयन्           | ·    | ૧૬૬   |
| परिद्यावा पृथिवी सद्य अ   | ाय०  | 306   | ब्रह्मचारी ब्रह्मभ्राजद्   |      | १८६   |
| परिद्यावा पृथिवी सद्य इत  | वा   | 40    | ब्रह्मचारीष्णंश्चरति       |      | १५६   |
| परि विश्वा भुवनान्या०     |      | १०९   | ब्रह्मचायंति समिधा         |      | १६३   |
| परीत्य भूतानि परीत्य      |      | 300   | ब्रह्म ब्रह्मचारिभिरुद्फाम | त्   | 133   |
| पुण्डरीकं नवद्वारं        |      | ६८    | भ.                         |      |       |
| पूर्वी जातो ब्रह्मणो      |      | १६३   | भरामेभां कृणवामा           |      | २०४   |
| पृथक् सर्वे प्राजापत्याः  | ,-   | 964   | म.                         |      |       |
| प्रच्यवस्व तन्वं संभरस्व  |      | ૧૧૨   | मधुमतीरोषधीर्घाव           |      | 18£   |
| प्रजापतिः प्रजाभिरुद्कामः | त्   | 333   | मम देवा विहवे              |      | 386   |
| प्र विशतं प्राणापाना०     |      | २२६   | ममाझे वर्ची                |      | 386   |
| प्राण मा मत्पर्यावृतो     |      | 308   | मयि देवा द्वविण०           | ,    | 940   |
| प्राणः प्रजा अनुवस्ते     | •••• | २९९   | मा ते प्राण उप॰            |      | २७५   |
| प्राणेनाझे चक्षुषा        | •    | २७४   | मा त्वा रुद्र चुक्रधाम     |      | २५५   |
| प्रातः प्रातर्गृहपतिनो    | •••• | १३९   | मा नो हेतिर्विवस्वत        |      | 290   |
| ब.                        |      | - 1   | मा विभेर्न मरिष्यसि        | ,    | २७१   |
| <b>बा</b> लादेकमणीयस्क०   | •••• | 9.9   | मा वो रिपख्खनिता           |      | २६४   |
| ब्रह्मचर्येण कन्या        |      | 169   | मित्रः पृथिब्योदकामत्      |      | 130   |

|                          |        | पृष्ठ      |                         |      | पृष्ठ |
|--------------------------|--------|------------|-------------------------|------|-------|
| मृत्युरीशे द्विपदां      |        | २३४        | यो फल्जिनीयाँ           | .,   | २६२   |
| मृत्योरहं ब्रह्मचारी     |        | 393        | यां त्वा पूर्वे भूत कृत |      | 368   |
| मृत्योः पदं योपयन्तो     |        | २११        | ये कृमयः शितिकक्षा      |      | २९४   |
| मेमं प्राणो हासीन्मो     |        | २२५        | ये विद्धि मृत्युबन्धव   | ,.   | २०७   |
| य.                       |        |            | ਬ.                      |      |       |
| य इमां मेखलामावबन्ध      |        | 986        | वर्च आपेहि मे तन्वां०   |      | १३६   |
| य ईं चकार न सो अस्य      |        | ۵۵         | वर्म मे द्यावापृथिवी    |      | २३६′  |
| य उदचीन्द्र देवगोपाः     |        | २०२        | वाङ् म आसन्नसोः         |      | 383   |
| यज्ञो दक्षिणाभिरुदकामत्  | ••••   | १३२        | वायुरन्तरिक्षेणोदकामत्  |      | 933   |
| यत्रा सुपर्गामृतस्य      | ,.     | ૭૭         | वि ग्राम्याः पशव        |      | २८०   |
| यत्रौपधीः समग्मत         | ,      | २५७        | वि देवा जरसावृतन्       |      | २७७   |
| यथा प्राण बलिहृत॰        |        | ३०१        | विश्वेदेवा मस्त         |      | २२०   |
| <b>यथाहान्यनुपूर्वं</b>  |        | २१३        | विश्वे हिष्मा मनवे      |      | 380   |
| यदिमा वाजयन्नहः          | ••••   | २६०        | वीरेमे द्यावा पृथिवी    |      | २८०   |
| यस्ते प्राणेदं वेद       | ••••   | ३०१        | वेदाहमेतं पुरुषं        |      | 330   |
| यस्मिन् वृक्षे मध्वदः    | ••••   | ৩९         | ब्यवात् ते ज्योति०      |      | २३०   |
| यस्यौषधीः प्रसर्प०       | ••••   | २६०        | च्यार्त्यां पवमानो      |      | २७९   |
| या ओषधीः सोमराज्ञीवैद्वी | t:     | २६३        | হা.                     |      |       |
| या ओषधीः सोमराज्ञीर्विति | ष्टेतः | २६४        | शं न आपो धन्वन्या       | •••• | २९२   |
| या ते प्राण प्रिया       | ••••   | २९७        | शतं ते अ्युतं हायनान्   |      | २३३   |
| या नः पीपरदर्श्विना      | ••••   | <b>₹33</b> | शतं मेषान् पृक्ये       | **** | 306   |

|                       |      | पृष्ठ |                           |      | -     |
|-----------------------|------|-------|---------------------------|------|-------|
| शतं वो अम्ब धामानि    |      | २५७   | सर्वेषां च क्रिमीणाम्     |      | पृष्ठ |
|                       |      |       | ,                         | **** | २९५   |
| शरदे त्वा हेमन्ताय    | •••• | २३३   | सर्वो वे तत्र जीवति       |      | २३४   |
| श्रद्धाया दुहिता तपसो | •••• | 365   | सोम ओषधीभिरुद-            |      |       |
| श्रेष्ठो जातस्य रुद्ध |      | २५५   | कामत                      |      |       |
| -                     |      |       |                           | **** | १३२   |
| स.                    |      |       | सायं सायं गृहपतिनी        |      | 936   |
| सं कामतं मा जहीतं     |      | २२४   | सिन्धुपत्नीः सिन्धुराज्ञी | •••• |       |
| सं गच्छस्व पितृभिः    |      | 99    |                           | •••• | २१९   |
| _                     | •••• | .,    | स्यं चक्षुर्गच्छतु        |      | 93    |
| सं मा सिञ्चन्तु मरुतः | **** | २२२   |                           | **** | 24    |
| स त्वमन्ने सौभग०      |      |       | सुर्यो दिवोदकामत्         |      | 335   |
| स त्वमप्त सामग०       | •••• | २०५   | _                         |      | • • • |
| स नो वाजायं श्रवस     |      |       | ुर ० ह.                   |      |       |
| स ना वाजाय श्रवस      | **** | 356   | हन्वोर्हि जिह्नामद्धात्   |      | 90    |
| समुद्रो नदीभिरुदकामत् |      | 135   |                           |      | -     |
| 321 141146349141Q     | •••• | 144 ) | हस्ताभ्यां दश शाखात्      | •••• | २६९   |
|                       |      |       |                           |      |       |

# अकारादि क्रम से विषय सूची।

| विषय                    | प्रष्ठ     | विषय                 |       | पृष्ठ                    |
|-------------------------|------------|----------------------|-------|--------------------------|
| श्र.                    | ,          | आदर्श वेदपाठी        |       | 330-333                  |
| अग्नि आदि की पूजा       | २७३        | आदशे शारीरिक जी      | वन    | 353-358                  |
| अज्ञान का कारण          | 303        |                      |       | १३७–१३८                  |
| 'अप' शब्द पर विचार      | १६६–१६८    | आधुनिक जीवन          |       | 150                      |
| अविद्या का स्वरूप       | ४५—४६      | आयुका हास            |       | २४०                      |
| 'अहं' ब्रह्म का ठीक भाव | <b>ર</b> ે | आयु की पूर्णता       | •••   | २१०–२११                  |
| ग्रा.                   |            | आयु की वृद्धि        |       | २०३                      |
| आचार्यं की विशेषता      | १७०–१७१    | आयु वृद्धि का मार्ग  | •••   | २०५                      |
| आत्म-हिंसक की गति       | 332        | आर्थ यज्ञ            | •••   | 989                      |
| आत्मा का निवास          | ६८—७०      | आयों की सन्ध्या प्रा | र्धना | 343-345                  |
| आत्माकास्थान            | ६७६८       | आश्वासक वैद्य        |       | २२८–२३०                  |
| आत्मा की अमरता          | ८३—८४      | ₹.                   |       |                          |
| आत्मा की कर्मानुसार     | ilige      | इतिहास पुनरावर्तन    | •••   | 6                        |
| अनेकजन्मों में गति      | ८६         | इंद्रजाल की लीला     | •••   | ३३                       |
| आलमाकी शक्तियां         | ৫৩ ১       | ਤ.                   |       |                          |
| आत्मादि तत्वों का वर्णन |            | उपदेश का प्रभाव      |       | २७०                      |
| सायण तथा पाश्चात्य-     |            | उपनिषद् वेद के अनु   | सार   |                          |
| विद्वान्                | 68-300     | उपदेश करते हैं       | •••   | <i>પપ</i> —પદ્           |
| आदर्श जीवन              | २४५        | उपसंहार              |       | <b>ર</b> ૧૪– <b>૨૧</b> ૬ |

| विषय                     | प्रष्ठ  | विषय                  | प्रष्ठ  |
|--------------------------|---------|-----------------------|---------|
| ऋ.                       |         | ज.                    |         |
| ऋषियों का गौरव           | ২০५     | जल के पांच भेद .      | २९३     |
| Ψ.                       |         | जलकेलाभ               | ২९०     |
| एक शंका                  | १९५–१९६ | जल चिकित्सा           |         |
| श्रो.                    | ,       | जल में सव ओषधियां     | २८६–२८८ |
| ओषघियों का बल            | २६५-२६६ | जादूगर और इन्द्रजाल   | ₹0      |
| ओषधिरूप गौएं             | २५८–२५९ | जीवकास्थान            | ६४—६६   |
| थ्रौ.                    |         | जीव की अलग सत्ता      | ২৩—২८   |
| औषध का स्वरूप            | २५३     | जीव की शरीर से भिन्नत | π       |
| औषध ज्ञान की महिम        |         | तथा अमरता             | . ८३—८४ |
| औषध योग                  |         | जीव ब्रह्म से भेद     |         |
| क.                       |         | जीव भौतिक नहीं ,      | . ६३    |
| कर्म की प्रधानता         | १९७–१९९ |                       | . ६२—६३ |
|                          |         | जीवन का उचादर्श       | . २१८   |
| कमें वस्त्रों के रूप में |         | जीवन के सम्बन्ध में   |         |
| कल्याण का मूल ब्रह्मचर   |         | विविधमत               | ૮૫      |
| कवियों की प्रतिभा        |         | जीवन ज्योति           | 299     |
| क्षय रोग .<br>ग.         | २७६     | जीवन का लक्ष्य        |         |
| ч.                       | 1       | ज्ञा निर्वेछ बनाता है | 184     |
|                          | ४८—४९   | ज्ञान का प्रकाश       |         |
| गुरु शिष्य भाव .         | १७७-१७८ | ज्ञान के पीछे की दशा  |         |

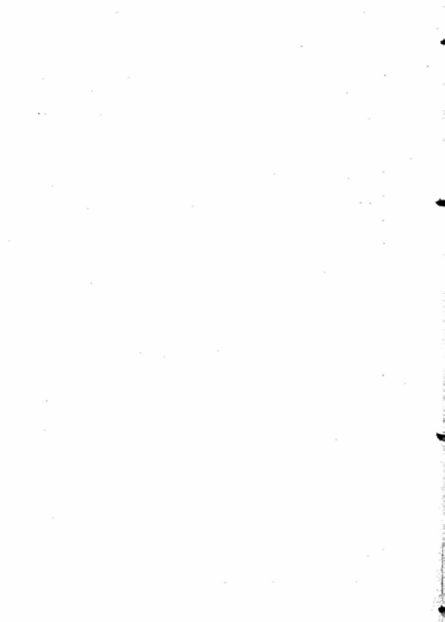
| विषय                      |      | प्रष्ठ          | विषय पृष्ठ<br>न.                |
|---------------------------|------|-----------------|---------------------------------|
| त.                        |      |                 | **                              |
| तत्वज्ञान की प्राप्ति     | •••• | 308-330         | निदयों की पवित्रता २९१-२९२      |
| रात्व सन्देश संग्रह       |      | 998–99 <b>Ę</b> | नवीन वेदान्त २७—२८              |
| तीन तत्व                  |      | <i>પ</i> ૦—પર   | ३३—३५                           |
| तृतीय तत्व                |      | ९९              | नवीन वेदान्त का मूछ             |
| तैंतीस शक्तियां           |      | <b>3</b> ₹५–3३६ | दुर्बल है ४१—४२                 |
| द्.                       |      |                 | नवीन वेदान्त के दृष्टान्त २८—३० |
| वंछितोद्धार               |      | २१८–२१९         | नियमित जीवन .,,. २३२            |
| दिन्य जीवन                |      | 34              | निराशा वादी मत बनो १४२          |
| दिन्य सम्पत्ति            |      | २३४–२३७         | ч.                              |
| दीर्घ जीवन                |      | २१५–२१६         | पुनर्जन्म ८८—९२                 |
| दुःख का विभाग             |      | ७२—७३           | 115-118                         |
| दुःख क्या है              |      | ૭૪—૭૬           | पुनर्जन्म के प्रमाण ९१—९२       |
| देवताओं का कोप            |      | २३३             | परवंशता के दो भाग और            |
| दोनों की भूल              |      | 18—1 <b>६</b>   | उनका फल भेद ७५                  |
| दो ब्रह्मचारियों का र्ज   | विन  |                 | परिच्छिन्न तथा विभुतत्व १०४     |
| €ङ्य                      |      | 396             | पापी कौन है २८०                 |
| चूत रहित रक्षा            |      | 385             | पुरानी वैद्यक २१७               |
| द्रप्टृ-दृष्ट का योग सत्य |      | ષ્ક             | पूर्ण आयु २१३-२१४               |
| ਬ.                        |      |                 | प्रकृति का नित्यत्व,. ६०—६१     |
| धार्मिक जीवन              |      | २३९–२४०         | प्रकृति वाचक वृक्ष शब्द ५२—५३   |

| विषय                       |      | पृष्ठ   | विषय               |
|----------------------------|------|---------|--------------------|
| प्रभु-प्रसाद               |      | ৩९—১০   | ब्रह्मचर्य और रे   |
|                            |      | २२०–२२१ | ब्रह्मचर्य का प्र  |
| प्रभु वन्दना               | •••• | ₹       | ब्रह्मचर्य की दि   |
| प्रभु स्वरूप               | •••• | લેક—લેગ | ब्रह्मचर्य के अभ   |
| प्रमाण परीक्षा             |      | 28      | ब्रह्मचर्य के लक्ष |
| प्राचीन शल्यचिकित्स        | π    | २५३     | ब्राह्मण वैद्य     |
| प्राणायाम                  |      | २९७     |                    |
| प्राणायाम के लाभ           |      | २९९–३०० | भक्ति और कर्म      |
| प्राणायामसे रोग नाइ        | a    | २९७–२९८ | भक्तितथा पुरुष     |
| प्राणायाम महिमा            | ,-   | ३०१–३०२ | भगवद्गक्ति         |
| प्राणों का बल              |      | ३०३–३०४ | मिन्न २ गति        |
| प्रारब्ध ओर पुरुषार्थ      |      | . १९७   | भेदाभेद वाद        |
| ब.                         |      |         | भौतिक चिकित        |
| बौद्ध मत                   |      | २२—२३   |                    |
| बौद्ध मत की अपूर्णत        |      | २३—२४   | मनुष्य बुद्धि क    |
| ब्रह्मचारी का स्वरूप       |      | १६९–१७० | मनोबङ से रोग       |
| <b>ब्रह्मचारी</b> का आदर्श |      | १८५–१८६ | मानसिक चिवि        |
| ब्रह्मचारीके द्वारा ३३ व   | वताः | ओं      | मानसिक प्रेरण      |
| को पुष्ट किया              |      | २०७     | मानुष प्रकृति      |
| <b>ब्रह्मचर्य</b>          |      | १५८     | मायावाद का व       |
| ब्रह्मचर्य और तप           |      | १८६–१८७ | मृगतृष्णा आवि      |
|                            |      |         |                    |

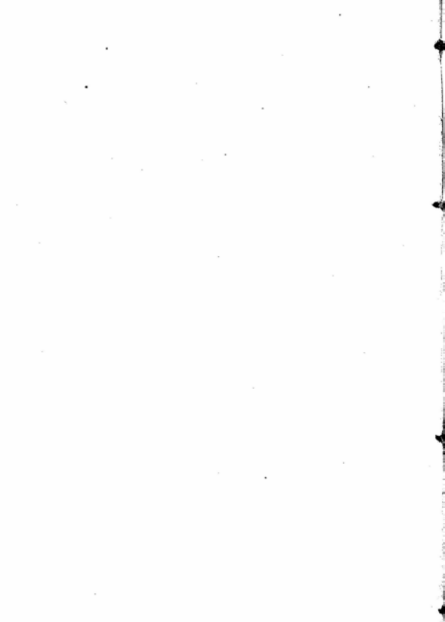
पृष्ठ मेखला .... १८८–१९० भाव ... १८०-१८८ च्य शक्तियां ३५६−३५**७** मावसे हानि १७३ क्षण ... १५५–१५६ ... २३७-२३८ **ਮ**. र्मण्यता ... २०३–२०४ गर्थसेशकि १३९-१४० ... २२३-२२४ ... ৭३—৭৪ ... ३९—४० त्सा 288 म. न विकास २७४ ग नाश ... २७६-२७८ केत्सा 503 π. २६९ पोल 83--88 देका रहस्य 38

| विषय प्र                   | 3   | विषय पृष्ठ                      |
|----------------------------|-----|---------------------------------|
| मृत्यु आचार्य है १५        | 9ફ  | विकास वादका सार तथा             |
| मृत्युकाभय १९              |     | वेद प्रचार पर प्रभाव ९१३        |
| मृत्यु विजय २३१-२          | १२  | विकासवाद की प्रधानता ८          |
| मेंखला देवता १९२-१९        | १३  | विचित्र स्वम २४१-२४             |
| मैं रोगी नहीं होसकता २०    | :9  | विज्ञान वाद २५२१                |
| य.                         |     | विशिष्टाद्वैत वाद ३८—३५         |
| यज्ञोपवीत संस्कार १५९-१६   | 0   | वीर योधा १९१-१९३                |
| योग्य गुरू का स्वरूप       | 0   | वृक्ष का गौरव ५२५३              |
| ₹.                         |     | वेद और वैद्य २५७-२५८            |
| रक्षक बनो ११               | 80  | वेद की प्राचीनता                |
| रस्सी और सांप ः            | १९  | वेद के देवता १४८                |
| रोग का निदान २१            | ६६  | वेद में अध्यात्मिक ज्ञान १०१    |
| रोग कीटाणुओं का नाश २९४-२९ | १६  | वेदान्तियों का वैदिक प्रमाण १०१ |
| रोग पाप है २१              | ટહ  | वेदान्तियों के प्रमाणमन्त्र     |
| रोगी का आश्वासन २६६-२१     | ફ્હ | की सरल ब्याख्या ५७—५९           |
| ं ज•                       |     | वेदोपदेशकों की कमी २४           |
| रुम्बी आयु २ः              | २३  | वैदिक आशावाद १२९-१३९            |
| लोकायतवाद १९               | २२  | वैदिक चिकित्सा २८               |
| <b>व.</b>                  |     | वैदिक शस्य चिकित्सा ३०६-३०      |
| वायु में औषध सार           | 42  | वैद्यों से आशाएं ३११-३१         |
| वास्तव योग की कुन्जी       | ۶۰  | वैद्यों से प्रार्थना ३०९-३१०    |
|                            |     |                                 |

| विषय पृष्ठ                          | विषय पृष्ठ                    |
|-------------------------------------|-------------------------------|
| হা-                                 | सचे वैद्य • २२७               |
| शक्तिवाद ४६—४७                      | सत्य की सीढ़ी ९५९६            |
| शक्तियों का विकास १३७-१३८           | सबसे बड़ा वैधराज २४५          |
| शरीरकी उन्नति धर्म है १२४–१२६       | सारी शक्तियां ठीक करो १४१-१४२ |
| शरीर की विचित्रता १२१               | सुख की सामग्री १४६            |
| शरीर को कष्ट देना मुक्ति            | सुख दुःख का वैदिक             |
| का साधन नहीं है १२४                 | स्वरूप ७६७९                   |
| शरीर में जीव का स्थान ६४—६९         | सुख दुःख की ब्यवस्था ७९८०     |
| शरीर धर्म का साधन है १२३-१२४        | सुख दुःख स्वकर्म फल है ७०-७१  |
| शिक्षा का आदर्श संस्थाओं            | सुमार्ग २०५-२०७               |
| में बेद पाठ १०४-१०५                 | सूक्ष्म ज्ञान का वैदिक        |
| शिष्य परीक्षा १८                    | उपाय १२७                      |
| शून्यवाद की आस्रोचना                | सूर्य की किरणों का लाभ २७५    |
| स.                                  | सृष्टितत्व की नित्यता ५३—५६   |
| संसार दुःखमय नहीं है ७७             | सौर तथा चान्द्र चिकित्सा २९३  |
| संसार मिथ्या नहीं है ३६—३८<br>५७—६० | स्वम का दृष्टान्त तथा स्वम    |
|                                     | की लीला ३०—३३                 |
| सचा नेता १६७-१६८                    | स्वाधीन चिकित्सा ३१२-३१४      |
| सचा शिक्षक १७८–१७९                  |                               |
| सचा सोम २०९                         | स्वाभाविक नीरोगता २७९         |
| सची सजावट १६५                       | ह.<br>हासवाद १२—१४            |
|                                     |                               |



# श्रथ तत्त्व–सन्देशो नाम प्रथमोऽध्यायः



# \* ओश् \* प्रभु वन्दना ।

~s\*t\*a~

जगद्दन्धं नमस्कृत्य ज्ञानराशिं स्वयम्भुवम् । क्रियते वेदसन्देशो लोकानां हितकाम्यया ॥१॥

श्रर्थ—प्रभो ! तुम ज्ञानमय तथा स्वयम्भ हो । सारा संसार तुम्हें पजता है। महाराज तुम्हारे चरणों में मस्तक भुका कर, मनुष्य-मात्र के हितार्थ मैं श्रव वेद—सन्देश नामक पुस्तक के लिखने में प्रवृत्त होता हूं॥१॥

उपासितो यो मतिमद्भिरेव,

कदाचिदाप्तस्त्वतिदुर्लभस्तैः ।

हृदा मनीषी मनसाभिक्छप्तः,

स ञान्तिमात्मेह तनोतु भूयः ॥ २ ॥

व्यर्थ-प्रभो, कोई २ मेघावी, योग-युक्त महातमा ही तुम्हें पा सकता है। जब तक सारी वृत्तियां निरुद्ध हो कर, एक तुम्हारी ही लौ न लग जावे, तुम्हें हम प्राप्त नहीं कर सकते। हे विभो ! इस पुरुषार्थ को तुम ही शान्ति से निर्विन्न समाप्त कराइयो॥ २॥

श्रुतिस्मृतिभ्यां प्रतिपादितो यो, जगन्नियन्ता जगदेकनीडम्। उपास्यदेवः शरणं प्रकृष्टं,

स ज्ञान्तिमात्मेह तनोतु भूयः ॥ ३ ॥

अर्थ-भगवन ! सब वेद तथा शास्त्र आप का ही प्रतिपादन कर रहे हैं। आप सब संसार के नियामक तथा एकमात्र आश्रय हैं। आप ही उपास्य देव तथा उत्तम शरण हैं। आप ही इस प्रयत्न में निर्विद्यता पैदा करें॥ ३॥

वशे त्रिलोकीं द्धतं वरेण्यं,

धियाधिगम्यं यम्रुपास्य देवाः।

पदे परार्ध्ये विमला निषेदुः,

स शान्तिमात्मेह तनोतु भूयः ॥ ४ ॥

श्रर्थ—महाराज ! श्राप तीनों लोकों को वश में रख रहे हैं। श्राप प्राप्त करने योग्य तथा सूच्म दृष्टि से श्रिधिगत होने वाले हैं। महाराज ! विद्वान सज्जन श्राप की उपासना करके ही विमल हो जाते तथा मोच्चपद को प्राप्त करते हैं। प्रभो ! श्राप ही इस यल को सफल करें॥ ४॥

उपास्य यं मुक्तसमस्तवन्धं,

विशुद्धरूपं मुनिवर्घ्यधीराः ।

भवन्ति पूता अथ लब्धलभ्याः,

स ज्ञान्तिमात्मेह तनोतु भूयः ॥ ५ ॥

अर्थ-जगदीश ! आप सब बन्धनों से मुक्त तथा विशुद्ध-स्वभाव हैं। मुनीश्वर लोग आप की आराधना से ही पवित्र तथा सिद्ध-मनोरथ हो जाते हैं। श्राप ही इस कार्य में सहा-यक हो॥ ४॥

प्रचण्डतापः प्रततं प्रकाशं,

करोति नित्यं रविचन्द्रयोर्यः ।

स वेत्ति सर्वं न च तस्य वेत्ता,

स शान्तिमात्मेह तनोतु भूयः ॥ ६ ॥

अर्थ—प्रभो ! आप ही अपने प्रखर प्रकाश से नित्य सुर्य तथा चन्द्र को प्रकाशित कर रहे हो ! आप से कुछ छिपा हुआ नहीं, पर आप को कोई पूर्णतया जान नहीं सकता । आप ही इस शुभ आरम्भ में मुभे प्रोत्साहित करें ॥ ई ॥

चराचरात्मा हृदिसंस्थितोऽपि.

यो ब्रह्मपुर्यां दहरे सरोजे।

चिरात्मसिद्धचाऽनुभवैकवेद्यः,

स शान्तिमात्मेह तनोतु भूयः ॥ ७ ॥

श्रर्थ—भगवन ! श्राप जड़ तथा चेतन के प्राणाधार हो । श्राप हृदय-मन्दिर में होते हुए भी ब्रह्मपुरी के मध्य में सदम कमल में हो ( दृष्टिगोचर नहीं हो )। चिर पर्व्यन्त श्रात्मसिद्धि तथा श्रनुभव द्वारा तुम्हारे दर्शन हो सकते हैं । महा महिम ! तुम्हारी ही प्रेरणा से यह कार्व्य श्रारम्भ होता है । तुम्हारी ही सहायता से पूर्ण हो ॥ ७ ॥

·ओ३म् श्रान्तिः ! श्रान्तिः !! श्रान्तिः !!!

## विषयावतरागिका ।

सभ्य संसार के इतिहास में वैदिक-सभ्यता बड़ी पुरानी है। वैदिक साहित्य सब से पुराना साहित्य है। जिस समय यहां पर वेद के ज्योतिस्स्तम्भ से प्रकाश की रिश्मयां निकल कर सिन्धु और सरस्वती के विमल जल-तल के ऊपर चिलविल २ करती थीं, और उन के तीर पर वसने वाले लोग जल के साथ ही साथ ज्ञानामृत का भी पान करते थे, उस समय अभी शेष संसार के ऊपर प्रलय-काल के गाढ़ अन्धकार का ही अक्सटक साम्राज्य हा रहा था।

यह ठीक है। वेद ज्ञान का प्रथम उद्गार है। परन्तु इस का यह अर्थ नहीं है कि आज कल के सुशि हित, विज्ञानी कला कौशल में निपुण, सर्वांग पूर्ण लोगों के लिए वेद में सब विद्याएं मौजूद हों। हम किस लाभ को लह्य बनाकर वेदाध्ययन के लिए इतना कष्ट सहें और आपत्तियों का सामना करें ? आज मनुष्य निर्जीव जगत का शासक बन रहा है। एक एंजन की पीठ पर बैंट कर, दूसरे एंजन सिग्नेट का धुवां मुख और नासिका के छिद्रों में से फप र निकालता हुआ मनुष्य किस उद्देश्य से अपना मुंह पीछे की ओर मोड़े ? अपने पूर्वजों के गो-यानों, अध्व-यानों के वर्णन में, निदयों, और पर्वतों के स्तोत्रों में, भेड़ बकरियों के माहात्म्य के गीतों में आज हम अपने लिये क्या ढूंढ सकते हैं ? यदि कोई अच्छी वात निकली भी, तो भी यह वैसे

ही व्यर्थ परिश्रम होगा जैसे सारा दिन पहाड़ खोद २ कर श्रन्त में चुहा हाथ लगे श्रौर मनुष्य यह कहकर सन्तोप धारण करले कि श्रच्छा है लाज तो रह गई।

नहीं, यह बात नहीं है । वास्तव में मनुष्य-समाज की उन्नित मोटरों की दौड़ से या बिजली की चमक और भिन्न २ प्रकार के फ़ोनों के आश्चर्य-जनक चमत्कारों से मापना किन है। मनुष्य सदा से अपनी २ प्रकृति के अनुसार प्रकृति का भोग करते आये हैं, ज्यों २ अधिक विहर्भुख होकर, वह अपनी तृष्णा को विशाल करते हैं, प्रकृति-देवी भी अधिकाधिक हाव भाव के जिटल जाल का विस्तार करती हुई, एक ओर से तो उन्हें खींचे चली जाती है, और, दूसरी ओर से ज्यों ही वह आगे बढ़ते हैं वह भी आगे ही आगे दौड़ी चली जाती है। सैकड़ों नये २ मार्गों पर सहस्रों नये २ दृश्यों को देखकर मनुष्य चिकत होजाते हैं। अन्त में कोई किसी में और कोई किसी में रह जाता है।

प्रत्येक युग में धन से प्रेम करने वालें और विद्या से उदा-सीन, विद्या से प्यार करने वाले और सम्पत्ति से विमुख तथा धन और विद्या दोनों की ओर मुके हुए लोग रहा ही करते हैं। एक समय में एक समुदाय बलवान् बन जाता है और दूसरे समय में दूसरे प्रकार के लोगों की बारी आती है। इस बात को ध्यान में रखकर जब हम इतिहास के पन्ने पलटते हैं, तो सर्वत्र समय २ पर भिन्न २ तरंगें उमडती हुई दीख पड़ती हैं। इन के बहाव में ही संसार बहा करता है। दूसरे शब्दों में इसी बात को यूं कह सकते हैं कि जन-समुदाय के सम्मुख श्रादर्श बदल २ कर रक्खे जाते रहते हैं।

संसार की रचना के अनुसार मनुष्य का स्वभाव भी परिवर्तन-प्रिय है। एक आदर्श के पीछे दूसरे का पर्याय आता है। यही कारण है कि संसार चक्र में भिन्न २ चक्र चल कर प्रत्येक विचार को जनता के सामने आने के लिये एक से अधिक वार अवसर मिलता है। इन भिन्न २ विचारों के साथ सारी परिस्थितियां भी नये सिरे से प्रकट होती हैं। यदि विशेष वाधाएं उपस्थित न हों, तो पूर्ण विश्वास से कहा जाता है, कि उसी प्रकार की घटनाएं भी होती रहती हैं। इसी नियम को विद्वान लोग इतिहास के पुनरावर्त्तन के नाम से समरण करते हैं।

श्राज कल विकास—वाद (Evolution) का सिद्धान्त विजयी हो रहा है। कोई भी शास्त्र क्यों न हो, इसी के रंग में रंगा हुआ विद्वानों के मुखारविन्द से निकलता श्रोर सुनने वालों के कानों में पड़ता है। सब विद्यायें श्रोर सब कलाएं इस का गुण गान कर रही हैं। सब दर्शन श्रोर सब विज्ञान इस के पांच की श्रोर माथा मुकाये हुए नीची श्रांखों ताकते हैं। सब मत श्रोर सब सम्प्रदाय, गणों के गण, इस के चारों श्रोर घेरा डाले पड़े हैं। प्रत्येक जीवन—वर मांग रहा है। सिर रगड़ २ कर श्रोर इस की पाद-रज मस्तक पर रमा २ कर, इस देवों के देव के श्रादेश की बाट जोहता है। प्रत्येक करण विलाप करता हुआ सुनाई पड़ता है।

"हे देव! क्र्या करना, मेरा सब मान गुमान तुम्हारे प्रमाण-पत्र के बिना मुरभाया जाता है। यह सिर का हिलाना बन्द करो, नहीं तो मेरी ग्रीबा पर एक बाल के सहारे लटकती हुई तीच्या ग्रासि-धारा श्रव पड़ी कि श्रव पड़ी। मेरे प्राया संकट में हैं। मेरी श्राँखें पत्थराई जातीं हैं। मेरा जी गिरता ग्रौर दिल धड़कता है। कानों में सांप २ की शुक्त ध्वनि ग्रौर श्रंगों में शिथिलता बढ़ती चली जाती है। मेरा नाक ठगड़ा पड़ रहा है। कर श्रागे कर २ मेरे मन्द श्वास को मेरे बन्धु-गया देख भाल रहे हैं। गले में घिग्घी बन्ध गयी है। हा, प्रभां! में इवा जा रहा हूँ। बचाइश्रो २, मेरे सर्वस्व तुम हो। जीवन तुम हो। माई बाप तुम हो। तुम्हारे एक शब्द में मेरी अवन-धुट्टी है। दया करो, दया करो।" ये शब्द हैं जो प्रत्येक के मुँह से काँपते हुए निकल रहे हैं। यह देवता सुगमता से प्रसन्न होने वाला नहीं।

थोड़े से शब्दों में इस सिद्धान्त का सार यह है। संसार उन्नित-शील है। प्रत्येक विभाग में उत्तरोत्तर विकास हो रहा है। क्या प्राकृतिक और क्या मानसिक, सामाजिक अथवा आतिमक जीवन के अंगों में कल से आज और आज से आने वाला दिन आगे है। पशु, पित्तयों का शरीर मनुष्य के शरीर का एक प्रकार से पूर्व-स्वय है। काल-क्रम से परि-स्थिति के परिवर्त्तन हो जाने के कारण, शीतोष्ण के प्रभाव से अंग प्रत्यंग घट वढ़ कर, कड़ कर और वढ़ कर, लम्बे, कोटे और गोल हो कर, अर्थात भान्ति २ के परिवर्त्तनों में से गुज़रते हुए वर्त्तमान भिन्न २ जातियों के देह का परिणाम (Develop-

ment) हुआ है। मानुष-काया सब से बढ़ कर सहम, अतएव उत्क्रान्ति-युक्त है। मक्कि और मैंडक के, हाथी और सिंह के, भेड़ और बकरी के, गौ और घोड़े के, कुकड़ और मार के स्मारक कुठ न कुठ अंश इस में विद्यमान हैं।

**ब्रारंभ में मनुष्य का मस्तिष्क ब्रनुभव तथा शि**ज्ञा के **अभाव के कार**ण बहुत टूर की न सोच सकता था। शनैः २ उस की सार-ग्रहण करने वाली सूच्म शक्तियां पदार्थों के श्रन्दर घुसने लगीं। पित्तयों की पीं २ श्रौर चीं २ से, भेड़ बकरियों की मैं २ से, गौ श्रौर भैंस की वां २ से, जंगल के सुखे पत्तों की सर २ से, काड़ियों और वृत्तों के कुगड़ों के कंकावात के प्रकोप से पैदा होने वाले भंकार से, बादलों की गरज से ब्रौर विजली की कड़क से बोलना सीख कर, उस ने लाखों भेदों में विभक्त वोलियों और सहस्रों भिन्न २ भाषाओं का क्या विस्तृत-ढांचा बना लिया है! मैं थ्रौर तु के शब्दों के कोष का विस्तार कोसों में भी न समाने वाले वाङ्मय के रूप में हो गया है श्रौर नित्य बढ़ता चला जा रहा हैं। श्रच्छी २ कवितायें, दिल बहलाने वाली ख्रौर शिज्ञा देने वाली कथायें, बड़े २ मनोरञ्जक उपन्यास, नये से नये नाटक थ्रौर उत्तमोत्तम सार-वस्तु से भरपूर पुस्तकों की मालाएं घ्राज मनुष्य के साहित्य-सदन की शोभा को चार चान्द लगा रही हैं।

पहिले पहिल मनुष्य सुर्य्य और चान्द को देखकर आश्चर्य करता था कि तेज़ और शीतल प्रकाश के गोले कहां से आ जाते हैं। प्रातः और सायं की लाली, पूर्णमासी की चान्दनी

से उज्ज्वल तथा अमावस्या के अगाध अन्धकार से ढांपी हुई रात का दृश्य, नाचते थ्रौर कृद्ते हुए तारागण की सुन्दरता, उस की हैरानी के लिये पर्याप्त सामग्री थी । विशाल पर्वतों पर ऊंचे २ बृक्त, गड़ २ करते हुए पर्वतों के करने, ठाठें मारती हुई निदयां; उमड़ २ कर श्राती हुई लहरों के उभरते हुए सुफेद भाग के रूप में, मानो, मन के वेग को प्रकट करता हुआ समुद्र--यह पदार्थ उसे भयभीत कर देते थे। शनैः २ उस ने बाहर की विशालता में गंभीरता को धारण करना सीखा है। श्रव वह पर्वतों के सामने हाथ जोड़ने के स्थान पर, उन में से सुरंगें निकालता श्रौर सड़कें बनाता है। नदियों के कवित्त नहीं गाता, उनकी झाती पर पुल वनाकर हज़ारों झौर लाखों मन की गाडियां चलाता है। ब्राज दार्शनिक बुद्धि, विज्ञान के सहारे स्थूल से सुद्म और सुद्म से घ्रदृश्य तक जा पहुंची है। पत्थर से लेकर मनुष्य तक सब एक ही लड़ी में पिरोये जा रहे हैं। जड़ चेतन का विभाग उड गया है।

पेसे ही धार्मिक तथा सामाजिक जीवन आरम्भिक दशा से निकल कर विकास को प्राप्त होरहा है। प्रथम जहां आत्मरत्ता ही एक मात्र विचार था, वहां श्रव न्याय, श्रन्याय का विवेक भी साथ मिल रहा है। पहिले जहां प्रत्येक व्यक्ति श्रपनी २ श्राव-श्यकताश्रों को स्वयं ही पूरा कर लेता था, वहां श्रव सामा-जिक जीवन इतना श्रोत प्रोत होरहा है, एक का निर्वाह दूसरों के साथ इतना जुड़ गया है, कि लाखों मनुष्य एक २ स्थान पर मिल कर रहते श्रौर नगर बसाते हैं। वेद संसार में सब से पुराना पुस्तक है। वैदिक सभ्यता आरिम्भिक सभ्यता है। उसी अवस्था को पुनर्जीवित करने का यत्न सर्वथा व्यर्थ है। यह वन में रोनेके समान है। सुनने वाला कोई नहीं। इस का समर्थक होना अपनी मुर्खता का प्रकाश करना है। वैज्ञानिक उन्नति के स्थान पर जड़ जगत् की पूजा और सादा पशुपने का जीवन कौन विद्या-प्रेमी पसंद करेगा? अतः वेद के उद्धार करने का भाव सार-रहित और वलहीन होने के कारण छोड़ देना चाहिए।

विकासवाद एक श्राधुनिक विचार है। इस से श्रत्यन्त पुराना एक ग्रौर वाद है। इसे हम हास-वाद के नाम से पुकार सकते हैं। वह सव युगों में सव जातियों के साहित्य तथा वर्त-मान व्यवहार में पाया जाता रहा है। जब कभी किसी मनुष्य से यह कहा जाता है, कि ग्रमुक कार्य्य तो बड़ा ख़राब है, न्याय से ग्रन्य तथा ग्रत्याचार से युक्त है, इस का परित्याग करो, तो वह क्या उत्तर देकर अपना पहा छुड़ाता है—'यह रीति मेरे पूर्वजों की है'। बाप, दादा और पूर्वजों के नाम पर मनुष्य ने अपने सन्तान और भाईयों को वेचा, अपने जैसों को अपने विनोद के लिए नाना प्रकार के दुःखों और क्रेशों का निशाना बनाया, बेबस, जिह्वा-रहित, निर्दोष पशुत्रों स्रौर पिच्चियों को सताया और लाखों बेहूदा हंसी दिलाने वाली, कपोल-कल्पित, मिथ्या लीलाओं को माना और मनवाया है। जहां प्रकृति में नित्य गति पायी जाती है, वहां इस के साथ उसे विशेष नियम में रखने के लिये एक विरुद्ध गुरा भी पाया

जाता है। यह है परिवर्तन में अरुचि (Inertia)। भौतिक संसार में इस के श्रनेक परिगाम हैं। सामाजिक जीवन में भी चरितार्थ होकर यह समाज की वंघी हुई मर्यादाश्रों को श्रित शीघ्र बदलने से बचाता है। हमारा भोजन, हमारा घरेलू जीवन, हमारा रहन सहन तथा पहरावा—सव इसी नियम के अधीन होकर चिरकाल तक एक ही सीमा के अन्दर २ धूमते रहते हैं। साहित्य में वे-लगाम लेखकों की आपा-धापी इसी से रकती है। कर्म काग्रड तथा रीति रिवाजों में ढीलेपन का यही एक इलाज है। इस वृत्ति का यह मानसिक प्रभाव होता रहा है कि प्रत्येक जाति अपना सुनहरी युग सदा पीक्ने ही देखती रही है। प्रत्येक मनुष्य को श्रपनी बाल्यावस्था के वर्णन में विशेष रस श्राया करता है । श्रस्सी वर्ष का वृढ़ा भी श्रपने वचपन की चञ्चलता को स्मरण करके एक बार तो ब्रानन्द के श्रांसुओं से डाढ़ी के सुफ़ेद वालों को तर कर देता है। इसी प्रकार सब जातियां अपने आरम्भिक इतिहास के पर्यालोचन में ब्रानन्द ब्र**नुभव किया करती हैं । उन्हें प्राचीन** शब्दों में दिव्य गान सुनाई देता है। पूर्वजों की मृत्तियों में देवता छौर उन के मकानों के खराडरों में विशाल स्वर्ग के दृश्य दिखाई पड़ते हैं । इस विचार के ब्रनुसार प्रत्येक विषय में पुरानी मर्घ्यादा ही प्रमाण है। व्यच्छी हो या बुरी, हर बात में उस मर्यादा को तोड़ना बुरा समभा जाता है। श्राज कल मर्नुध्य बहुत गिर गया है। धर्म, कर्म का कोई वल नहीं रहा। सामाजिक सम्बन्ध की शुद्धि दूर भाग गयी है। परस्पर विश्वास का गन्ध भी नहीं बचा। शरीर, मन और आतमा सभी दुर्बल हो गये हैं। सारी काया पलट गयी है। क्या कहें, कोई रहने योग्य समय नहीं रहा। दिन पूरे कर रहे हैं,—इस प्रकार की अनेकों बातें इस हास-बाद के बहाव में वह कर मनुष्य किया करते हैं।

वस्तुतः दोनों वादों में थोड़ा बहुत सत्य पाया जाता है। स्थिरता जगत में नाम को नहीं। आज जो आकाश में स्वेच्छा- चारी है, वही कल लोहे के पिआरे में बन्द हो जायगा। जैसे पिहिये के भिन्न २ भाग ऊपर नीचे बदलते रहते हैं, बैसे ही मनुष्य के व्यक्ति-गत तथा समाज-गत जीवन में भी उतार चढ़ाव आते रहते हैं। इस लिये बुद्धिमान वह नहीं, जो प्रत्येक बात में प्रत्येक चात में प्रवं की अपेन्ना उन्नति ही उन्नति समक्ता है, और न ही वह सियाना समक्ता चाहिये जो वर्त्तमान की सब बातों में दोष ही दोष देखता है। भूतकाल का निरादर करना अथवा उसकी चिता पर रोना, एक जैसी मूर्खता है।

किसी समय एक विचार प्रवल है और दूसरे समय दूसरा विचार वल एकड़ लेता है। इस प्रकार से एक चक्र सा वना रहता है। जैसे किथ कालिदास अपने 'मालिथकाशिमित्रम' नाम के प्रन्थ की भूमिका में कहते हैं, कोई वस्तु इस लिये प्रहण मत करो क्योंकि वह प्राचीन है और न ही दूसरी का अपमान करो क्योंकि वह नई हैं । भूगर्भ-विद्या के विद्वानों ने

शुराणिमत्येव न साधु सर्वं, न चापि काव्यं नविमत्यवद्यम् ।
 सन्तःपरीक्ष्यान्यतरद् भजन्ते, मृदः परप्रत्ययनेयबुद्धिः ॥

धरातल को खोद २ कर मनुष्य-जाित के पूर्वजोंके वनाये हुए हैरान करने वाले पदार्थ निकाल २ कर विकास-वादकी वाल की खाल निकालने वालोंका मुँह वन्द कर दिया है। प्राचीन लोगों के शिल्प, कला-कौशल तथा विद्या के चमत्कारों के प्रमाणों के सामने तो इस सिद्धान्त का सारा वखेड़ा एक मखौल ही जचने लगता है। पुरानी कविता में वह रस टपकता है जो ध्राजकल के ध्राति-प्रसिद्ध कवियोंके शब्दों में भी शायद ही देखने में ध्राता हो। पुराने दर्शनकारों की बारी कियां, कवि-सम्राटों के वाणी-विलास, व्याक-करण तथा निरुक्तशास्त्र के बनाने वालों की भाषा—विज्ञान में निपुणता, शिल्पियों के शिल्प, महात्माओं की तपस्या और ध्रात्मिक बल के बृत्तान्त—यह बातें देख २ कर इसी परिणाम पर मनुष्य पहुँचता है कि जहां तक मनुष्य का सम्बन्ध है, उन्नति के ध्रादर्श सालां वर्षों से कोई विकास नहीं हुआ।

दूसरे विचार में भी इसी प्रकार अत्युक्ति से काम लिया गया है। कोई पदार्थ पूर्ण नहीं। गुण तथा दोष की परीक्ता कर, गुण का प्रहण तथा दोषका त्याग करना चाहिये। प्रत्येक सभ्यता में, जो संसार में कुछ काल के लिये राज्य करती है, कुछ गुण पाप जाते हैं। अन्यथा वह संसार में क्तण भर भी न ठहरने पावे। किसी सभ्यता की उन्नति की परीक्ता इस बात से करनी चाहिये कि उसके द्वारा कितनी जनता ने कितना सुख पाया है। अतः वेद का पुनरुद्धार इस लिये मतकरो कि वह अति प्राचीन है। न ही उसका इसलिये अपमान तथा त्याग करो कि अब हम बहुत अधिक उन्नत हो गये हैं। आने वाले प्रकरणों में यह दर्शाने का यत्न किया जावेगा कि वेद ख्रपनी शिज्ञा तथा विचारों की उत्तमता के ख्राधार पर ही ब्रह्म करने योग्य है।

जीवन र्क्या है ? संसार क्या है ? हमारा इससे क्या सम्बन्ध है ? हमारा जीवनलच्य क्या है और हम कैसे अपने मनोरथ की सिद्धि कर सकते हैं ? ये प्रश्न हैं, जो सब शास्त्रों, दर्शनों, मतों और सम्प्रदायों ने उठाये हैं। सबने श्रपनी २ समभ के ब्रानुसार उत्तर दिया है। ब्राब्रो, इनके विषय में वेद से पूछ देखें कि उसका क्या सन्देश है। दूसरे भिन्न २ विचारों के साथ मिलाते हुए, वेद के विचार भी जव खुले प्रकाश में हमारी श्रांखों के सामने श्रावेंगे, तब ही वस्तुतः उसके गौरव की श्राधार-शिला फिर पक्की जम सकेगी। हमें इस बात में विश्वास है कि यदि पाठकगण ध्यान पूर्वक लेखक के मन्तव्य के अनुसार उसके शब्दों को सरलता से विचारते चलेंगे, तो जब वह पुस्तक को समाप्त करके होड़ेंगे, उस समय उनका श्रात्मा भी इसी तरह के थ्रौर वेद-सन्देश को दूसरों को सुनाने के लिये उन्हें प्रेरित कर रहा होगा। इस आशा और इन शब्दों के साथ हम प्रकरण को श्रारम्भ करते हैं।



## भुमिका

## ( प्रथम प्रकरण् )

## वादि-विनोद \*।

पक बड़े नगर के कोने पर छोटे से मकान में पक महात्मा निवास किया करते थे। उन्हें बहुत कम लोग जानते थे छौरवह भी नगर में बहुत कम ही जाया करते थे। हां, प्रायः यह देखा जाता था कि सायं समय कुक सत्संगी उनके पास छाकर शंका-समाधान किया करते थे।

पक दिन पक जिज्ञासु किसी दूर स्थान से चलकर उस कृटिया के द्वार पर पहुंचा। जब उसने किवाड़ को खटखटाया, अन्दर से आवाज़ आई 'कौन हो'? उस युवक का हृदय थर्रा गया। उस शब्द में कोई अनोखी गंभीरता उसे सुनाई पड़ीं। एक त्तरण ठहर कर, नए पैदा हुए २ विश्वास से पूर्ण होकर, उसने धीमें स्वर से कहा, 'महाराज! यही जानने की इच्छा से तो आपके पास पहुंचा हूं, कि मैं कौन हूं। द्वार खुल गया। महात्मा की आंख पर जब उस विनीत जिज्ञासु की दृष्टि पड़ी, तो उसे उसने प्रसन्नमुख और मुसकराते हुए पाया। चार पांच व्यक्ति

श्यानपूर्वक गुरु तथा जिज्ञासु के सच्चे स्वरूप को इस प्रकार से समझें ।

श्रौर बैठे थे। महात्मा ने हाथ के इशारे से उसे भी अपने पास विठा लिया। कुछ प्रसंग चला हुआ था, उसके समाप्त होने पर पहिले आये हुए लोग जाने ही लगे थे कि महात्मा ने उन्हें ठहरा कर नये आये हुए को अपना प्रश्न पृक्तने का आदेश किया। जिज्ञासु ने उसे नमस्कार किया और वह अपना आशय युं प्रकट करने लगा।

जि०-महाराज! यह जीवन क्या है? मृत्यु क्या है? यह संसार क्या है? हम नित्य देखते हैं, श्रानकी श्रान में प्राणी चल वसते हैं । मैं इन वातों पर विचारता हुश्रा घवरा गया हूं। मुक्ते न तत्त्व का पता चलता है श्रोर इसी लिए न ही किसी कार्य में रुचि पैदा होती है। जब मरना ही है, तो फिर जीवन की इच्छा ही क्यों की जावे? पर सौ वार दवाने पर भी यह नहीं हटती ।

महा०-यह प्रश्न कठिन और लम्बा है। बड़े २ विद्वानों ने भी इस में गोते खाए हैं: । और कुछ पृद्धो,ताकि संसार में कुछ ग्रानन्द भी ले सको।

जि०-भगवन् ! जब विद्वानों की भी इस विषय में गतिनहीं है, तो ब्राप जैसे ब्रनुभवियों के पास ब्राकर भी यदि मैंने इसे न

<sup>\*</sup> अद्यैव हसितं गीतं पठितं यैः शरीरिभिः।
अद्यैव ते न दृश्यन्ते कष्टं कालस्य चेष्टितम्॥

† अहन्यहिन भूतानि गच्छन्ति यममन्दिरम्।
शेषा जीवितुमिच्छन्ति किमाश्चर्यमतः परम्॥ (महाभारत)

‡ देवैरत्रापि विचिकित्सितं पुरा न हि सुविज्ञेयमणुरेष धर्मः।

कर्रा १।१।२१॥

पाया, तो मेरा जीना निरर्थक हैं । मेरे सिर पर तो मृत्यु का भृत सवार है। मुक्ते इस दशा में किसी खौर वात में रस भी तो नहीं खाता †।

महा०-यह बड़ा सृद्म विषय हैं। बहुतकमलोग इसे समफ ग्रौर समका सकते हैं: श्रतः सबको इसमें रस भी नहीं श्राता। क्यों लोकेश जी§! श्राप इस जीवन-समस्या के विषय में किस मार्ग का श्रवलम्बन करना चाहते हैं?

लोके०-महाराज ! मुक्ते तो यह प्रतीत होता है कि सद्म २ कह कर राई का पहाड़ बना लिया गया है। बात तो बड़ी सीधी ब्रौर स्पष्ट है। प्रत्यन्न संसार में क्या दिखाई देता है ? सब लोग किस नियम का पालन करते हैं ? ब्रपना तथा ब्रपने वन्धुब्रोंका उद्र पूर्ण करना। मनुष्य ने ब्रपना पेट भरने का जो साधन हाथ में ले लिया है, बह उसी में दिन रात लगा रहता है। यदि सुखी

कठ० १।२।७॥

आश्चर्यवत्पश्यति कश्चिदेनमाश्चर्यवद्वदति तथैव चान्यः। आश्चर्यवचेनमन्यः श्रणोति श्रुत्वाप्येनं वेद न चैव कश्चित्॥गीता२।२९॥ § तात्पर्य ऐसे व्यक्ति से है जो इस लोक के सुख को ही परम-लक्ष्य मानता हो।

इंवेरत्रापि विचिकित्सितं किल त्वं च मृत्यो यन्न सुविज्ञेयमात्थ ।
 वक्ता चास्य त्वादगन्यो न लभ्यो नान्यो वरस्तुल्य एतस्य कश्चित् ॥
 ( कठ० १ । १ । २२ ॥ )

<sup>🕆</sup> अभिध्यायन् वर्णरतिप्रमोदानतिदीर्घे जीविते को रमेत ॥ कठ० १।१।२८॥

<sup>‡</sup> श्रवणायापि बहुभिर्यो न रुभ्यः श्रण्वन्तोऽपि बहवो यन्न विद्युः । आश्रयो वृक्ता कुशरोऽस्य रुव्धाऽऽश्रयो ज्ञाता कुशरोऽनुशिष्टः ॥

होता है तो कुड़ समय के लिए मित्रों के साथ गयोड़े हांक लेता है ग्रौर फिर विस्तरे पर फैल जाता है ग्रौर खुरांटे लेने लग जाता है। और, यदि परिश्रम सफल न होने से, श्रामदनी कम और खर्च के श्रधिक होजाने से; चइर के दोनों सिरे मिलते नहीं, तो चिन्तातुर रहता है। स्रोते, जागते ठगडे स्वास भरता है श्रौर हरदम हाय २ करता हुन्रा हृदय के भाव को प्रकट करता है। प्रथम तो निद्रा उससे दूर ही रहती है, थ्रौर, यदि कभी थ्रांख लग जाती है, तो भयानक स्वप्न उसे थ्रा द्वाते हैं। बात एक ही है। दोनों रूप एक ही चित्र के हैं। न सदा सुख रहता है ग्रौर न सदा दुःख रहेगा। दशा, रथ के पहिये के समान ऊपर नीचे होती ही रहेगी ! चिन्ता पिशाची को दूर करो । इतने व्याकुल होकर निराशता के गढ़े में क्यों पड़े हो ! खात्रो, पीत्रो और श्रानन्द करो । श्रपने पास न हो, तो ऋग लेकर भी चैन लुटो⊤। यह शरीर बार २ कहां ? मृत्यु तो खड़ी ही है ‡। एक वार भस्म हुए पीछे फिर यह श्रानन्द छूट ही जावेंगे 🗓 महाराज ! श्राप बुरातो मना रहे हो ?मुफ्ते यही एक खुला मार्ग दिखाई देरहा है। महा०-नहीं, प्यारे,में खुले विचार को कभी बुरा नहीं मानता।

<sup>सुखस्यानन्तरं दुःखं दुःखस्यानन्तरं सुखम् ।
सुखं दुःखं मनुष्याणां चकवत् परिवर्त्तते ॥ १ ॥
कस्यात्मन्तं सुखमुपनतं दुःखमेकान्ततो वा ।
नीचैर्गच्छत्युपि च दशा चक्रनेमिक्रमेण ॥ २ ॥
ं यावज्जीवेत् सुखं जीवेत् ऋणङ्कृत्वाघृतं पिवेत् ।
भस्मीभूतस्य देहस्य पुनरागमनं कृतः ॥
‡ मरणं प्रकृतिः शरीरिणां विकृतिर्जीवितमुच्यते ।
क्षणमप्यवतिष्ठते इवसन् यदि जन्तुर्ननु लाभवानसौ ॥ (कालिदासः)</sup> 

पर यह सारा चित्र तभी तक मनको रिक्ता सकता है, जब तक वास्तव में संसार का कोई भार अभी ऊपर नहीं पड़ा। प्रत्येक प्राणी सुख ही चाहता है। कौन चाहता है कि मुक्ते दुःख मिले? पर इस चाह के पूरा करने का उपाय तुम्हारे कहने के अनुसार चैन लूटना नहीं हो सकता। नहीं तो, वह लोग जिनके पूर्वज सात पीढ़ियों तक भी न समाप्त होने वाली सम्पत्ति होड़ गये और उन्हें कमाने की चिन्ता से मुक्त कर गये, बड़े आनन्द में होने चाहियं। पर क्या वात ऐसी है? सच यह है कि केवल पेट-भगवान की आराधना से सुख नहीं बल्कि दुःख मिलता है। वैद्यों का यह प्रसिद्ध अनुभव है कि भूख से इतने लोग नहीं मरते जितने अधिक ठोसने से मरते हैं। शरीर को पुचकार २ कर रखने वालों की नाड़ी भी रुक जाया करती है। जब जन्म-सिद्ध धनवानों की यह अवस्था है, तो उनका तो कहना ही क्या, जो कोड़ी के तीस २ विकते हों!

श्ररे भोले भाई ! उन्हें तो पृद्धता ही कोई नहीं। कभी सोचा भी कि ऋण कैसे प्राप्त होता है ? देखो, ऋण उन्हें दिया जाता है, जिन में कभी लौटाने की शक्ति दिखाई दे। जो मुक्त, तुक्त श्रौर सभी से लेकर, चौक में बैठ, खा पीकर, मृद्धों पर ताश्रो देकर बिना डकारे ही चट करजाने वाला हो, उसे ऋण नहीं मिल सकता। दो चार बार ही लोग उसके फँदे में भले फँस जावें। इसलिए तुम्हारी बात जगत में चल ही नहीं सकती।

लोके०-महाराज ! ब्रादर्श ऐसे ही होते हैं। उनको ब्राचरण

में लाने का यत्न करते रहना चाहिये। ब्रापने भी तो सौ वार ऐसा उपदेश किया है।

महा०-भोले, तृ दूर की सोच नहीं सका। तिनक ध्यान तो कर, संसार कैसे चल रहा है। सांसारिक सुख साधारण जनों का लच्य होता है। पर केवल शरीर और इन्द्रियों में ही रमण करने से दुःख ही दुःख पदा होता है। तुम्हारी वात तब सची हो जब पेसा करते हुए कोई रोगी न हो, किसी को मन की व्यथा न सतावे, कोई सन्तानहीनता तथा अन्य भयंकर छेशों का शिकार न बने। यदि तुम्हारा उपदेश अत्तर २ माना जावे, सारा जगत लफंगों, गुगडों, व्यभिचारियों, चोरों, डाकुओं, चर-सियों, भंगडों, शरावियों और कवावियों से भर जावे। क्या यह प्रजा तुम्हें भाती है? सब लोग ऐसी सृष्टि से छुटी चाहते हैं। सज्जन उनको सुधार कर शान्ति स्थापित करना ही बड़ा धर्म समक्तते हैं। आप सुनाइये, उपरामजी श्राप क्या विचारते हैं?

उप०-महाराज ! मैं जब जीवन की समस्या पर विचार करता हूं तो मुक्ते तो सारा संसार दुःखमय ही प्रतीत होता है । कभी रोग के रूप में, कभी मृत्यु के रूप में, निर्धनता के रूप में श्रौर कभी मित्र पुत्र, स्त्री तथा श्रन्य वान्धवों के विश्वास-धात के रूप में, श्रर्थात यह दुःख समय२पर भिन्न२स्वांगोंको भरता हुआ हमें तपाता रहताहै।श्रतःइनसे हुटकारा पानाही परम पुरुषार्थ है।

अर्थात् जो जगत् से हटकर निर्वाण को छक्ष्य बना चुका हो । यहां स्क्री बौद्धसम्प्रदायों की ओर संकेत आरम्भ होता है।

<sup>🕆</sup> अथ त्रिविधदुःखात्यन्तनिवृश्तिरत्यन्तपुरुपार्थः ॥ सांख्यसूत्र १ । १

जि॰-उपरामजी, श्रापने मेरे मन की जानी। ऋषया उपाय भी सोचकर बतावें।

उप०-भाई, सोचना क्या है! तृष्णा को मारदो। घर वारको क्रोड़दो। गेरवे वाने धारण करो। संसार से मुँह मोड़लो। सारे सम्बंध तोड़दो। एकान्त वन में निवास करो। मेल मिलाप को वन्द करो। खाने, पीने के विषय में उदासीन होजाओ। तपस्या और कठिन बतों से काया को सुखाकर, मनको वश में करो। वाहिर की प्रवृत्ति को त्याग करके, अन्दरकी छुड़-दौड़ को भी वंद करो। अपने आपको भी सुलादो। दीपक बुफता है, तो बुफनेदो यह निर्वाण-पद है। इसके आश्रय के विना तो भव-सागर में लहरों के थपेड़ों की मार ही मार है।

जि॰-भाई जी, आपका उपदेश तो वड़ा सरस तथा शान्ति-प्रद है। पर मुक्ते कुड़ ऐसा सन्देह प्रतीत होता है, कि इन वातों की नींच बहुत पक्की नहीं है। इच्छा अथवा काम का प्रत्येक आत्मा के साथ नित्य संबंध रहता है। इसके विना तो आँख भी नहीं क्रपक सकती।

उप०-चाह जी वाह! तुम्हारा कथन तो अत्युक्तिमात्र ही प्रतीत होता है। हम कभी भी प्राण् धारण करने तथा आँखें भाषकाने की कियाएं इच्छा पूर्वक नहीं करते। वह तो स्वयं ही चलती रहती हैं। इनकी चिन्ता मत करो। सब दुःख के मूल, इच्छा को दबाने का प्रयत्न करो। न नयी कामना पैदा होगी, न नया प्रयत्न करना पड़ेगा। इससे न सफलता का फुलाव और न निष्फलता की उदासी पैदा होगी। आतमा शान्तियुक्त होजावेगा।

पूर्व कर्मों का भोग समाप्त होने पर जैसे तेलके विना दीपक गुल होजाता है, ऐसे ही थ्रात्मा भी सदा के लिए शान्त होजावेगा। यही सबसे बड़ा रहस्य है।

जि॰-प्रिय मित्र ! यह वात ऐसे सुगम नहीं, जैसे ग्राप इसे बनाना चाहते हो । शरीर-धारण के कार्य्य सदा के अभ्यास के कारण विशेष परिश्रम के विना चलते रहते हैं। परन्तु इसका यह अर्थ नहीं कि उनकी तहमें इच्छा कार्य्य नहीं कर रही होती। नासिका को हाथ से वन्द करके देखो तो सही । अभी आत्मा वोलता है, कि मुक्ते जीने दो। इसलिए यह हो सकता है कि तृष्णा या लालच हानिकारक हो, पर सब कर्मों के मूल, इच्छा को कुचल सकना ग्रसम्भव है। ग्रतः खाना, पीना, उठना, वैठना सभी कुळ करना पड़ेगा। सारे लोगों से संसर्ग भी रखना पड़ेगा। कोई मित्र थ्रौर कोई शत्रु भी होगा। इससे यह स्पष्ट होजाता है कि ब्राप के मार्गानुसार राग, द्वेष से सर्वथा मुक्त रहना ग्रौर सुख, दुःख से इटकर, दीपक की तरह वुभ जाना जुड़ता नहीं। हम तो इतना भी कह सकते हैं कि बन ब्रौर एकान्त-वास प्रावश्यक नहीं कि हमारे मलिन संस्कारों को एका-एक भाड़ सकें । हम न भी चाहें,तो भी वाह्य सृष्टिहमें मित्रता, वैर तथा उदासीनता के रंग में रंगे विना नहीं रह सकती ।

स्थानं विविक्तं यमिनां विमुक्तये
 कामतुराणामितकामकारकम् ॥ ( भर्तृहरिः )
 रागद्वेपविमुक्तस्य वनस्थस्यापि देहिनः
 उत्पद्यन्ते त्रयः पक्षा मित्रोदासीनशत्रवः ॥

महात्मा जिज्ञासु के इन उत्तरों से बड़े प्रसन्न हो रहे थे। इन वातों से उसकी तीव्र-बुद्धि थ्यौर सुद्दम दृष्टि का पता चलता था। पर थ्रभी वह इस वादि-विनोद को कुठ थ्यौर भी देखना चाहते थे। उनके दाएं थ्योर अन्तरानन्द की के होठ फड़फड़ा रहे थे। उनका संकेत पाते ही वोल उठे।

श्रन्त०-श्रजी, बाहिर का क्या बखेड़ा है। सब मनकी मौज है। श्रन्दर का ही एक प्रतिविंब सा है, जिसे हम जगत कहते हैं। संसार कोई पदार्थ नहीं। इस लिए बाहिर न सुख है; न दुःख है। इस भटकने को बन्द करो।

जि०-वहुत खूव ! संसार मन की ही एक मलक का नाम है। नहीं, यह ठीक नहीं होसकता ! वाहिर के पदार्थों के संस्कारों से ही मेरा मानसिक भगड़ार बनता है। सब व्यक्तियों का ज्ञान भिन्न २ है। पर यदि सब को मिला लिया जावे, तो भी असंख्य ऐसे पदार्थ पड़े हैं; जिनके संबन्ध में हमारे पास कोई ज्ञान प्राप्त करने का साधन ही नहीं है। और, क्या किसी एक व्यक्ति के बीस वस्तुओं के ज्ञान का कहीं यह फल होता है, कि शेष सारा संसार न रहे ? यदि आन्तरिक भावों की छाया ही यह जगत होता, तो हमारे लिए कभी भी कोई नयी घटना न हुआ करती। कभी किसी पदार्थ में उत्सुकता न होती। कोई नाश या प्राप्ति अथवा उन के निमित्त से होने वाली प्रसन्नता तथा गमी का भाव न दिखाई देता। हम नित्य दर्भण में अपना प्रतिविंव देखते हैं। पर

जो बाह्य जगत् को अन्दर का ही मिथ्या प्रपञ्च मानता हो । बौद्धों में
 तथा वर्त्तमानयुग के विचारकों में कुछ ऐसा माननेवाले हुए हैं ।

क्या कभी हमारे अन्दर यह विचार पैदा हुआ कि हम कोई नया पदार्थ देख रहे हैं ! दर्पण फूट जाता है। क्या हम कभी भी उस प्रतिविंब के नाश हो जाने का शोक मनाते हैं ? कदापि नहीं, हम तो उस दर्पण को ही रोते हैं। कारण कि, क्वाया कोई स्वतन्त्र सत्ता नहीं होती । वह कोई वास्तव पदार्थ नहीं । परन्तु जब वह श्रपनी क्राया देखने वाला मरता है, तो उसके सब संबंधी बरसों शोक मनाते हैं । नित्य हम नये पदार्थों के नये संस्कार ब्रह्ण करते हुए उनके नयेपन को ब्रनुभव करते हैं। साधारण से साधारण घटनाद्यों में भी कभी २ हमें स्वीकार करना पड़ता है कि 'घ्राज तो वह ग्रानन्द ग्राया, जो पहले कभी नहीं ग्राया था'। भाई जब भृत, वर्त्तमान ख्रौर भविष्यत सभी ख्रन्दर ही हैं, तो इन बातों का होना संभव ही नहीं हो सकता। एक व्यक्ति ने लगडन का दर्शन नहीं किया थ्रौर न उसके विषय में उसे कोई ज्ञान है। निश्चय रखो, उसके मन में उसके विषय में कोई संस्कार नहीं हो सकता। कभी लग्रडन का उसको स्वप्न नहीं थ्रा सकता।उसकी बात चीतमें कभी उसका उदाहरण नहीं हो सकता । उसके साथ इस बात में मिलने वाले हजारों मनुष्यहो सकते हैं। पर लगडन संसार में है, चाहे कोई उसे जाने या ना जाने। इस लिए अन्तरानन्द महाशय, ब्राप संसार को ब्रसली समभकर, ब्राब्रो, मेरेसाथ मिलजाब्रो श्रौर हम महात्मा जी से ही इस गांठ को खोलने के लिए कहें।

इतने में पीछे से एक थ्रौर थ्रादमी ने सिर हिलाया। इस का नाम ग्रन्यानन्दश्या। श्रव तक यह ग्रन्य-रूप ही बैठे थे।

अर्थात् जो ऐसा माने कि अन्दर बाहिर सब अभावरूप है ॥

धीरे २यह ग्रन्य-भाव भरने लगा था और ग्रन्त में इनका मुँह खुलही गया।

श्र०-सुनो भाई, जैसे वाहिर कुछ नहीं, वैसे अन्दर भी कुछ नहीं। सब माया ही माया है। न में हूं और न तुम हो। सब मिथ्या-प्रपञ्च है।

जि०-अरे भोले भाई, यह वृथा दुहाई क्यों मचाई है ? तुम सभों को मिथ्या, अभावरूप कहने वाले स्वयं कैसे मिथ्या हो सकते हो ? तुम सबके मिथ्यापन के द्रष्टा हो । तुम अपने मिथ्या-पन को नहीं जान सकते । अन्यथा तुम्हारा मिथ्यापन भी मिथ्या ही है । तुम्हारा तो मिथ्या प्रलाप है ।

महा०-भाई मायाराम हुम क्यों चुप बैठे हो ? इन लोकायत श्रौर बौद्ध विचारों से इस युवक जिज्ञासु का सन्तोष नहीं हुश्रा। तुम भी कुछ कहो।

मा०-केवल ब्रह्मही सत्य है। अन्य सब कुठ मिथ्या है। और कुठ है ही नहीं। इस शरीर के भ्रम को छोड़ देना चाहिए। यही सब दु:खों का बीज है। न यहां कोई कर्त्ता है और न करण है। न कोई किया है और न कारक है †। यह सब मायावी की

श्री शंकराचार्य्य के सिद्धान्तानुसारी नवीनवेदान्तियों की ओर संकेत है।

<sup>ं</sup> प्रत्येक किया तब ही प्रकट होती है, जब कोई करने वाला, किसी साधन की सहायता से करता है। उस का किसी पर प्रभाव पड़ता है। कोई उद्देश्य फल किसी को प्राप्त होता है। यह सब संबंध जिनके अन्दर किया घूमती हैं, कर्त्ता, कर्म, करण, आदि कारक अर्थात् किया को सिद्ध कराने वाले कहाते हैं।

माया है। यहां न कोई पुग्य है, न पाप है। न सुख है, न दुःख़ है। न कोई उपासक है, न उपास्य। न कोई गुरु है, न शिष्य। सब शास्त्र और प्रमाग अविद्या की अवस्था में ही उपयोगी हैं। पर यह जैसे हुआ, जैसे न हुआ। परमार्थ में न कोई ज्ञाता है और न ज्ञेय है। श्रहह! आनन्द है!

जि०-न भाई, यह वात भी नहीं है। हम कुच्छ तो हैं। हम सदा श्रपनी सत्ता को श्रनुभव करते हैं। गाढ़ निद्रा में, जब सव इन्द्रियां सो रही होती हैं, हम श्रपना श्रनुभव नहीं छोड़ते। तभी तो जाग कर कहते हैं—'श्राज बड़े श्रानन्द से सोये'। हम निर-त्तर बहती हुई ज्ञान-धारा के विन्दु भी नहीं। हम श्रांख, कान श्रादि करणों द्वारा पहुँचाए हुए संस्कारों से भिन्न चेतन सत्ता हैं। हम इन संस्कारों को संग्रह करके वासना और स्मृति को धारण करते हैं। पुरानी वातों को सुनते सुनाते हैं। जब एक ही पदार्थ को देखते, संघते, चखते और छूते हैं, तो उसकी एकता को निश्चित करके कहते हैं कि यह सब कियाएं एक ही पदार्थ पर हो रही हैं। मरे हुश्रों को स्मरण कर शोकातुर होते हैं। पुराने मित्रों को पुनः श्रपने सामने देखकर प्रसन्नता से उद्घलते हैं। यदि यह सब कुद्ध और मैं, विषय भी और विषयी भी मिथ्यारूप हैं,तो यह दिखाई वयों देते हैं श्रोर में देखता क्यों हूं?

मा०-जिज्ञासु जी, मैं यह कब कहता हूं कि तुम भी सर्वथा मिथ्या हो। वरन, यह कहता हूं कि तुम ब्रह्मरूप हो।

जि०-यह अनुभव के विरुद्ध कहते हो। मुक्ते सदा यही प्रतीत होता है कि 'में हूं'। इसिलए अपनी सत्ता से इनकार

नहीं कर सकता। पर पेसा भी कभी नहीं देखा कि मैंने अपने आपको शुद्ध, बुद्ध, मुक्त-स्वभाव परमात्मा ही समभा हो। अपना अनुभव होना और वात है और ब्रह्म-रूप होना और बात है। न ही मुभे कोई आवश्यकता प्रतीत होती है कि सब दिखाई देनेवाले पदार्थों को युंही मिथ्या समभ खं।

मा०-जैसे अन्धेरे में मनुष्य रस्सी को सर्प समक्त लेता है, पर प्रकाश होने पर भ्रान्ति दूर हो जाती है। जैसे दूर से चम-कते हुए सीप को चांदी समक्त लेता है, परन्तु थोड़ा समीप आते ही भ्रम भाग जाता है, ऐसे ही यह सारा संसार भ्रमरूप समको।

जि०-यह दृष्टांत तो उलटा पड़ता है। रस्सी मिथ्या नहीं।
सर्प मिथ्या नहीं। रस्सी में सर्प की भावना असत है। आ़न्ति
का स्वरूप ही यह है कि एक वास्तव पदार्थ के स्थान पर दूसरे
वास्तव पदार्थकी कल्पना करना। वास्तव में सीप, प्रकाशरिम्मिओं के कारण चांदी (जो कि सद्भूप है) की तरह चमकता
है और हम उसे चांदी ही समक वैठते हैं। हो कुछ न, और
प्रतीत होने लग जावे, पेसा नहीं हो सकता। वस्तुतः असद् में
सद् का यह अध्यासक हो ही नहीं सकता। मिथ्या प्रतीत होने
के लिए भी कोई सद्भूप आश्रय चाहिए।

अध्यास या आरोप का शंकर स्वयं यही स्वरूप बताते हैं—

<sup>&</sup>quot;स्मृतिरूपः परत्र पूर्वदद्यावभासः" ( वेदान्तभाष्ये )

अर्थात् दूसरे भिन्न पदार्थं में देखे हुए किसी अन्य वस्तु का स्मृति के बल से प्रतीत होने लगना अध्यास कहलाता है। जैसे रस्सी देखी। सर्प की स्मृति इतनी प्रबल हुई कि अन्धकार में निश्चल रस्सी फुंकारे मारती हुई भासने लगी।

मा०-ग्रन्छा, ग्रव तुम समक्ष जाग्रोगे । कभी किसी जादूगर ( Hepnotist ) की पकड़ में श्राये हो ? इन्द्रजाल का दश्य कभी देखा ? कुद्ध नहीं होता श्रौर फिर प्रतीत होता है ।

जि०-यह बात भी सत्य नहीं है। जो कुछ हम देखते हैं, या सुनते हैं, उसका एक मानसिक चित्र (Psychological image) हमारे चित्त में सदा मौजूद रहता है। जब हम सो जाते हैं, इन्ट्रियों के बाह्य व्यापार बन्द हो जाते हैं, नया संस्कार भीतर प्रवेश नहीं कर रहा होता। परन्तु यदि अधिक थककर या पेट भरकर लेटे हों, सोने से पूर्व चिन्तातुर रहे हों या किसी विशेष बात के संबंध में बड़े ध्यान से सोचते, विचारते या पढ़ते रहे हों, अथवा कुछ सुनते रहे हों, तो गाढ़ निद्रा नहीं आती, स्वप्न आते रहते हैं।

मा०-द्यभी हमारी बात तुने समभी ही नहीं। ले, एक और दृष्टान्त मिल गया। सारा संसार भी एक वड़ा लम्बा स्वप्न ही तो है:

जि०-घवराइए नहीं। स्वप्न का स्वरूप तिनक अपने सामने लाओ और सोचो। अभी सारा भेद खुल जाएगा। देखो, स्वप्न में क्या होता हैं। आँखें वन्द हैं, पर रंगा रंग के चित्र विचित्र दृश्य हम देख रहे हैं। वाहिर का कोई शब्द नहीं सुनते, पर

शंकर के अनुयायिओं का एक प्रसिद्ध श्लोक जीव को ब्रह्मरूप और संसार को स्वप्न वतला रहा है इस लोरी के विषेत्र प्रभाव से ही भारतीय जाति गाढ़ निद्रा में सो रही है—

<sup>&</sup>quot;ग्रुद्धोसि बुद्धोसि निरञ्जनोसि संसारमाया परिवर्जितोसि । संसारस्वप्रस्त्यजमोहनिद्धां मन्दालसा वाक्यमुवाचपुत्रम्" ॥

अन्दर पूरी गन्धर्व-सभा लग रही है। बाजे गाजे वजते हैं। रागी गारहे हैं और नाच होरहा है। अभी देखो, वह युद्ध हो रहा है। हाथ हिलता नहीं, पर हज़ारों के गले कट रहे हैं और लाखों घायल होरहे हैं। रुधिर की निद्यां बहने लग जाती हैं। रुधिर-प्रवाह के गर्भ र सम्पर्क से हम चौंक भी पड़ते हैं। तलवार के वार से चीख़ भी निकल जाती है। अपना सिर स्वयं काट लेते और फिर शोक-वश रोने भी लग जाते हैं। शतुओं से बचने के लिए एड़े र सेंकड़ों कोस भाग जाते हैं। कभी र जोश में आँख भी खुल जाती हैं। सुफ़ेद वस्त्रों से सदा ढकी रहने वाली हिमालय की चोटियों पर जा चढ़ते हैं, समुद्रों को पार कर लेते हें, और जो कभी नहीं हुआ, वायु में उड़ भी लेते हैं।

श्रन्त०-बहुत ठीक। तभी तो में कहता था, श्रन्दर ही सब कुछ है।

जि०-भाई, धीरज घरो। बाहिर संसार विद्यमान है, यह श्रमी कह चुके। यदि इसे स्वप्न की तरह मिथ्या कहो, तो यह बात बनने की नहीं है। जागृत-दशा के ही संस्कार, मानो, मूर्ति को धारण कर स्वप्न में खड़े होजाते हैं। यह श्रमु-मात्र मन सारे विश्व का रूप बन जाता है। वस्तुतः उस समय एक बड़ा नाटक हम खेल रहे होते हैं। दिन में जिन २ रूपोंको धारण किया, धारण करने वालों की समालोचना की, वह श्रव सभी हमारे ऊपर श्रा श्रा कर कृदते हैं। हम वेवस हैं, श्रौर यह सारा नाच नाचना पड़ता है। यह संस्कार सब सद्रूप (श्रसली) हैं, श्रतः उनका प्रतिविंव

भी वैसा ही समभना चाहिए, जैसे मनुष्य की दर्पण में झाया। न यह मिथ्या है, न वह। न यह अपने आप सद्रृप है, न वह।

मा०-पर स्वप्न में कुछ बात ऐसी भी तो होती हैं, जो न कभी देखी हों थ्रौर न सुनी हों।

जि०-न, यह बात नहीं है। जन्मान्ध को कभी भी रंग का चित्र स्वप्त में दिखाई नहीं देता छौर न बिहरे को सदम राग सुनाई पड़ता है। हां, कम आगे पीछे हो जाने से, चित्र टेढ़ा सीधा हो जाता है। कारण कि, आत्मा उस समय अपनी किस्मत का मालिक नहीं होता। अब तो केवल तमाशाई होकर उसे अपने दिन भरके नाटक को देखना पड़ता है। इन्द्रियों तथा स्मृति का शिथिलता से, कुड़ संस्कारों के प्रबल और कई एक के दुवंल हो जाने से नयापन सा प्रतीत होता है। परन्तु यह वैसे ही है जैसे किसी का सिर नीचे और पैर ऊपर करके कहा जावे कि यह नया मनुष्य है।

मा०-ख़ैर, स्वप्न की लीला तो ऐसी ही है। पर हमारे दूसरे दृष्टान्तों को तो अभी तुमने छुआ भी नहीं।

जि०-वस, वहां भी यही बात है। जैसे एक बलवान शरीर दूसरे निर्वल को दवा लेता है, ऐसे ही यत्न करने से मनुष्य ग्रापने मनको भी दूसरों को दवा सकने वाला बना सकता है। जिनका मन दुर्वल होता है, वही जादू और इच्छावल के विषय\*

<sup>\*</sup> मानसिक प्रभाव (Hypnotic influence) में एक तो प्रभाव पैदा करनेवाला होता है, उसे विषयी (Subject) और दूसरा प्रभाव ब्रहण करनेवाला होता है, उसे विषय (Object) कहते हैं।

वना करते हैं। प्रत्येक व्यक्ति पर प्रभाव नहीं पड़ सकता। अब जैसे स्वप्न में हम कुछ न करते हुए भी सब कुछ करते हैं, ऐसे ही ऊपर कहे प्रकार से दबा हुआ पुरुष भी दूसरे के इशारे से सब बातें और काम करता है। ऐसी दशा में हमारे अन्दर गहरी गई हुई कुछ वासनाएं होती हैं, वह जाग पड़ती हैं। इनका बोध हम को मोटे व्यवहार में बहुत कम हुआ करता है। यही अंग्रेज़ी में सब-कानशस (Sub-conscious) दशा कहलाती है। इसका विस्तार यहां नहीं करूंगा। मेरा प्रयोजन पूरा हो गया है।

श्रपनी मानसिक शक्ति का विस्तार करने वाले विषयी के भाव सदूप हैं। दूसरे की ऊपर कही दशा सदूप हैं। इसलिए इन उदाहरणों से भी तुम्हारा पन्न सिद्ध नहीं हो सकता। स्वप्न जागने पर और इन्द्रजाल (Hypnotic hallucination) संहार (withdrawal) के पीछे नहीं रहते। पर यह संसार जिसमें विज्ञरते हुए यह सब संकल्प, विकल्प होते हैं, वैसे का वैसा सद्रप, श्रवाधित बना रहता है।

मा०-मृगतृष्णा का दृष्टान्त तो ठीक है। दूसरे चान्द का दिखाई देना तो सर्वथा मिथ्या है।

जि॰-इससे तो यही पता लगता है कि आप पदार्थ विद्या

<sup>\*</sup> यह हमारे इस आन्तरिक रूप का परिणाम होता है कि जो प्रश्न उस दशा में हमसे किए जाते हैं, उनका उत्तर सदा हमारे ही भावों के अनुसार होता है। कुछ छोग अन्तरिक्ष में ठहरे हुए प्रेत जीवों से सन्देशों का आना मानते हैं। दूसरे सूक्ष्म विचार को ही आकाश में ब्यापक मानते हैं। सर्वथा सद्रुपता में कोई भेद नहीं पढ़ता।

के समीप बहुत कम गये हैं। यह प्रकाश की किरखों का सारा खेल हैं \*। यह मिथ्या भ्रम नहीं। प्रतीति सची है, किरणें सची हैं। बालु और चांद भी सच्चे हैं। पेनक लगाने वाले तनिक आंख को नीचे की ब्रोर भुकाने से या गर्दन को पीछे मोड़ने से प्रत्येक वस्तु के दो २ रूप देख सकते हैं। एक पदार्थ से चल कर जब किर्र्ण दो स्थानों पर केन्द्रित होंगी, तो दो रूप ही दिखाई देंगे। कई नेत्रों के अन्दर के फिल्लीदार परेदे में इस से अधिक दोष होता है । एक प्रतिविंव का फिर प्रतिविंव वन जाता है । इस से दो से अधिक रूप भी दिखाई देजाते हैं। यहां मिथ्या है ही क्या ? बालु पर पड़कर प्रकाश की रश्मियां एक चमक पैदा करती हैं। प्यास से बेसुध हुए २ मनुष्य को धोखा लग जाता है। वेचारे मृग का तो कहना ही क्या! भाई, विद्या के सदा उपस्थित रहने पर ही कामठीक रहता है। मुक्ते तुम्हारे मिथ्या-वाद से सन्तोष नहीं हो सकता। मैं घर से निकलते ही यहां नहीं थ्रा गया हूं । इस से पूर्व हज़ारों मन्दिर थ्रौर मठ घूम चुका हूं। श्रनेक सम्प्रदायों की लीला देखी और सुनी। पर सब लीला ही थी। श्रव मैं समभता हूं, इन महात्मा जी का उपदेश सुन कर किसी किनारे लगूं।

महा०–श्राप का श्रुभ नाम क्या है ? जि०–भगवन् ! मुक्ते लोग सत्यकाम कह कर पुकारते हैं ।

<sup>\*</sup> एक पात्र में पैसा रखो और अब जल से उसे भरो। पैसा ऊपर उठता हुआ दिखाई देगा। यह प्रकाश के अभ्यावर्त्तन (Refraction) का नियम है। ऐसे ही कुहीर आदि के कारण या वाष्प के कारण, रेत ऊपर उठी हुई प्रतीत होती है, यही घोबियों के कपड़े सुखा करते हैं।

महा०-बहुत श्रच्छा। श्रापकी कामना पूरी होगी। श्रव देर होरही है। श्रापने भी नित्य कृत्यादि करना होगा। कल कुछ सवेरे ही श्राजाइए।

इस प्रकार महात्मा जी की आज्ञा होते ही सबने भुक कर नमस्कार किया और अपने २ निवास-स्थान की ओर चल पड़े। मायाराम के अनुरोध से सत्यकाम जी उसी के मकान पर विश्राम करने के लिए उसके साथ होगये।



## <sup>भृमिका</sup> [उत्तर प्रकरण] **नीर-तीर**

~ 30 Miles

मायाराम के मनमें कुछ विजली सी चल गयी थी। सायं समय की सन्ध्यादि सभी कुछ त्यागा हुआ होने पर भी,\* आज वह सत्यकाम जी के साथ आसन विछा कर बैठ गये। वर्षों के दबे हुए विचार आ २ कर उसे व्याकुल करने लगे। सत्यकाम जी की आंख खुली, तो मायाराम रो रहा था। यह देख वह घबरा सा गया और दिलासा देते हुए यह शब्द उसके मुंह से निकले—

सत्य०-भाई, कुछ वर्ष पूर्व मेरे साथ भी पेसे ही हुआ था। संसार के नर नारी के पीछे यह मायावाद और दूसरे नास्तिक-वाद हाथ धोकर पड़े हैं। धर्म, कर्म सब मिलयामेट होगया है। देखो, अभी यह उदासी ठीक नहीं। हज़ारों और युक्तियां तुमने इन वेदान्त के नाम पर कपोल-किल्पत कथाओं के सुनाने वालों से सुनी होंगी। यह अच्छा होगा यदि रहा सहा मन का भ्रम दूर हो जावे। फिर मिल कर इकट्ठे ही कल महातमा से उपदेश प्रहण करेंगे।

<sup>\* &#</sup>x27;अहं ब्रह्म' के मन्त्र का जाप साधारण संसारी छोगों को नास्तिक बनाने का सबसे बड़ा साधन है। न केवल परमात्मा की सत्ता से इनकार करता है, वरन अहंकार के मद से सर्वथा नष्ट भी हो जाता है।

मा०-मैं तो अपने से निराश होचुका था। अब मैं सब गांठों को एक बार खोल कर ही विश्राम करूंगा। पर आपने लम्बी यात्रा की हुई है। प्रातः भी कहीं भोजन किया हो या न किया हो। आओ, प्रथम भोजन कर लें।

सत्य०-बहुत ग्रन्छा ।

यह कह कर वह अपने मित्र के साथ भोजन-शाला में चले गये। भोजन से निपट कर, उनके मकान के नीचे ही एक सुन्दर नदी वहती थी, उसके किनारे पर आ गये। शान्ति का समय था। चारों ओर चुपचाप थी। कभी २ ज़ोर से लहर की चटान से टक्कर लगती, तो कुछ शब्द होता। पूर्णिमा की चान्दनी से सारा रेतीला मैदान एक बड़े भारी चान्दी के तख्ते की तरह चमक रहा था। दोनों मित्र पास २ बैठे थे। मायाराम ने बात आरम्भ की।

मा०-अन्द्रा, यह जो कहते हैं, कि सब मिथ्या है, क्योंकि ज्ञान की जागृति होने पर कुद्ध भी नहीं रहता, इस का क्या समाधान है ?

सत्य०-भ्रम दूर होने पर सीप का सीप होजाता है श्रौर रस्सी की रस्सी। सायं होजाने पर मरीचिका (Mirage) भी बालु का ढेर ही रहजाती है। स्वप्न के पीछे स्वप्न की कोई वास्तविकता नहीं रहती। मायाजाल या जादू के पीछे भी यही हाल होता है। पर उस अवस्था की सी प्रतीति, सद्भम सुख या दुःख का अनु-भव बना रहता है। श्रौर मृल जगत जिसके संस्कारों के कारण मन ने यह नाटक खेला था, सदूप मौजूद होता है। तो प्रपश्च द्यर्थात संसार के विषय में भी जब मिथ्यापन का ज्ञान होता है, तो इसके पीछे कुछ तो रहना चाहिए। सांप न सही, रस्सी भी तो सद्गूप है। ऐसे ही पत्थर न रहे, मिट्टी ही सही, कुछ तो तत्त्व रखना ही पड़ेगा। ग्रस्तद् वस्तु में तो कोई ग्रध्यास ग्रर्थात मिथ्या भ्रम हो ही नहीं सकता। और फिर जब तक एक भी ग्रज्ञानी होगा, संसार का खिलोना बना ही रहेगा। तीन काल में भी सारे प्राणी एक साथ ज्ञानी नहीं हो सकते, ग्रतः सदा ही संसार भी रहना चाहिए। तो फिर इसका

मा०-जिसको झान होजाता है, उसके लिए तो नहीं रहता। सत्य०-यह क्या कोई ध्रनोखी बात है? साधारण कहावत भी तो यही है—'ध्राप मरे जग प्रलय'। जब हमें किसी पदार्थ से कुछ सम्बन्ध नहीं रहता, न हमें ग्रहण करके कोई लाभ है, न त्याग देने से कोई लाभ है, तो हम उसके प्रति उदासीन हो जाते हैं। उस के होने से हर्ष नहीं, उस के न होने से खेद नहीं होता। एक साहकार का माल चोरी जाता है। वह दुःखी होता ध्रोर हज़ार हीले करता है। पर ध्रव कल्पना करो कि सत्संग के प्रभाव से ख्रार्य मर्यादानुसार वह संन्यासी होजाता है। ध्रपने हाथ से सर्ववेदस यह करता हुआ सभी कुछ लुटा देता है, ध्रथवा विरक्त हो त्याग कर चला जाता है। ध्रव पीछे माल लुटने या चोरी जाने पर उसका मन विचलित नहीं होता उसके कारण ध्रव सुख दुःख नहीं होता। यह कर्मयोग का दृष्टान्त है, न कि संसार को मिथ्या सिद्ध करने का। यदि एक

मनुष्य मर जाता है तो उसके लिए संसार न सही । पर दूसरों के लिए तो वैसे ही है। और, उसने भी संसार से बाहिर कहां जाना है। अपनी वासनाओं के अनुसार ही उच्च, नीच, मध्यम अवस्था को प्राप्त कर लेता है। एक स्थान पर आखें वन्द करता है, दूसरी जगह खोल लेता है। मुर्ख यह समभते हैं कि सर्व्य अस्त होकर वस्तुतः द्विप जाता है और, कि रुष्ण-पत्त में चन्द्र को देवता पी जाते हैं। जैसे यह आलंकारिक कल्पना-मात्र है, ऐसे ही इस प्रकार से सिद्ध किया हुआ जगत का मिथ्या होना भी एक गपोड़ा ही है।

मा०-नहीं, वह तो यह कहते हैं कि नाश नहीं होता, नाना भाव मिट कर सब कुछ एक ब्रह्मरूप भासता है।

सत्य०-यह तो ठीक है कि जब भक्त भक्ति-मार्ग पर बहुत ध्रागे निकल जाता है, तो उसे सर्वत्र प्रभु का दर्शन होता है । पत्ते २ में उसी की हरयावल ध्रौर डाल २ में उसी का रंगीला फूल दिखाई देता है। वह तो कह सकता है कि मेरे लिए ध्रब सब ब्रह्म ही ब्रह्म है। पर यह मस्ती का प्रकाश है। वस्तुतः भक्त भी मौजूद रहता है। संसार भी मौजूद रहता है। तन्मय होकर हरि-शरण में गया हुआ सभी कुठ भूलने का ध्रभ्यास सिद्ध कर

'लिम्पतीव तमोंगानि, वर्षतीवाञ्चनं नभः।'

अन्धकार शरीर के साथ चिमटा जाता है और काजल की वर्षा होरही है। यह गाढ़ अन्धेरे का वर्णन है।

<sup>\*</sup> किव लोगों की वाणी में विशेष बल होता है। साधारण बात को भी वह उस बल से असाधारण बना देते हैं। उन के इन बल-युक्त वचनों के सुन्दर बनाने वाली भिन्न २ प्रकार की रचनाओं का नाम अलंकार है।

के पेसा कह सकता है। परन्तु यदि कुई लोग स्यह मानते हों कि ब्रह्म वस्तुतः जगत का रूप धारण किये हुए है, अर्थात संसार मिथ्या नहीं, प्रभु के शरीर के समान उसी का ही फैलाव है, उसीका परिणाम है। जब उसकी इच्छा होती है, विस्तार कर लेता है। जब चाहता है, संहार कर लेता है। तब तो बड़ा बखेड़ा है। जगत नाना रूप, मूर्च, सावयव और विकारी है। ब्रह्म एकरूप अमूर्च, निरवयव और अविकारी है। जगत नड़ है, ब्रह्म चेतन है। वह कौनसी शक्ति है, जो पेसे प्रभु को कुई का कुई बना सके ? जसे प्रत्येक प्राणी चेतन अपने शरीर से भिन्न, स्वतन्त्र है, पेसे ही प्रभु भी इस ब्रह्मागड़-रूपी शरीर से सर्वदा भिन्न है। इस भेद में अमेद की कोई गुंजायश नहीं। †

मा०-परन्तु हमारे सम्प्रदाय में तो परिणामी ब्रह्म नहीं माना जाता। उनके मुख्य दृष्टान्तों को तो दिन के समय ही आपने मुक्ते समक्ता कर सन्तुष्ट कर दिया। एक छुगड़ी रह गयी है। वह श्रविद्या या अनादि माया का सिद्धान्त है।

 श्रामानुज-सम्प्रदाय वालों से ताल्पर्य है। शंकर-मत को विवर्त-वाद=मिश्याऽऽभासवाद और रामानुजमत को परिणाम-वाद या विशिष्टाद्वैत-वाद भी कहते हैं।

<sup>ं</sup> इस मतका विस्तार यहां नहीं दिखलाया । इनका दार्शनिक तत्त्व इससे अधिक नहीं है। शेप साम्प्रदायिक किया कलाप तथा विशेष प्रकार से हरि-पूजा ही है। यह वातें प्रायः अवैदिक हैं। पर इसमें सन्देह नहीं कि बहुत से विद्वानों की दृष्टि में उपनिषदों तथा गीता और ब्रह्म-सूत्रों के शब्दों की इस सम्प्रदाय अथात विशिष्टा हैत के अनुसार संगति अधिक अच्छी तरह लगती है। मूल वेद का इन विषयों में जो आशय है, वह आगे पुस्तक के पाठ से विदित होजावेगा।

सत्य०-यह ठीक है, नवीन वेदान्ती श्रर्थात् गौडपादाचार्य्य श्रौर शंकराचार्य्य के शिष्य इस श्रविद्या के श्राधार पर ही इस सारे दृश्यमान जगत् की कल्पना करते हैं। श्राश्रो, इस का भी निर्णय कर ही लें। श्रारम्भ करो।

मा०-वस्तुतः जगत् कुठ्ठ नहीं । श्रविद्या के कारण हम समक्र रहे हैं कि हमारे सामने कुछ पदार्थ हैं ख्रौर ख्रविद्या के ही कारण हम अपने आप को पृथक् समक्तते हैं। श्रविद्या के कारण ही प्रत्येक देहस्थ चेतन, अविद्या के ही कारण पैदा हुए २ थ्रन्तः-करण की मन, बुद्धि, चित्त, श्रहंकार-रूपी चार प्रकार की वृत्तियों के जटिल जाल में फंस जाता है। जैसे स्वप्न देखने वाला अपने थ्राप योद्धा वन कर युद्ध करता हुआ मर जाता है और अपने आप शोक भी कर लेता है, जैसे सुर्ख एक प्रकाश-स्वरूप होता हुआ भी वीस पानी के प्यालों में पृथक् २ भासता और जल के हिलने से हिलता हुआ प्रतीत होता है, जैसे एक सर्वत्र फैला हुआ आकाश, मकानों और कमरों के विभाग के कारण टुकड़े २ होकर भिन्न २ भासता है, पेसे ही एक शुद्ध ब्रह्म, अविद्या के कारण अन्तःकरण भेद से भिन्न २ हो रहा है। इस प्रकार केवल साज्ञी होता, हुआ भी कर्त्ता, भोक्ता के भाव की कल्पना कर के सुखी, दुःखी हो रहा है। वस्तुतः सब माया का खेल है। न सुख है, न दुःख है। न कर्त्ता है, न कर्म है। जैसे घ्रागे रंग वरंग के फूल रख देने से विलौर भिन्न २ रंग वाला दिखाई देता है ख्रौर फूल हटा लेने से अपने शुद्ध रूप में हो जाता है, ऐसे ही शुद्ध ब्रह्म उपाधियों

के कारण भिन्न २ प्रतीत होरहा था, ज्ञान के उदय होने पर इस भूज की जड़ पर कुल्हाड़ा चल जाता है।

सत्य०-भाई, यह उनका कथन भ्रमात्मक है। श्रविद्या के कारख एक ब्रह्म किस तरह, एक ब्रोर तो नाना नाम-रूपों से जुदा हुआ हुआ, स्थूल तथा सद्म रचनाओं से चित्र विचित्र, संसार, और दूसरी छोर अन्तःकरण के सम्पर्क में आकर अपने आप को कर्त्ता, भोका माननेवाला संसारी, प्रत्येक शरीर में भिन्न २ वन गया, यह समभ में नहीं द्याता। पानी का प्याला होता है, तो सूर्य का विंव भिन्न होकर दिखाई देता है। मकानों का भेद होता है तो श्राकाश में भेद की कल्पना होती है। पुष्प भिन्न २ होते हैं, तो विलौर में रंगों की कल्पना होती है। जब तक भिन्न २ अन्तः करण विद्यमान न हों, एक मात्र, श्रपने शुद्ध स्वरूप में प्रतिष्ठित ब्रह्म में पेसी नाना-भाव की मिथ्या कल्पना ही कब हो सकती है ? श्रौर इन दृशन्तों में भी वस्तुतः मिथ्या कुञ्ज नहीं। सूर्य, श्राकाश श्रौर विलौर सद्रप हैं। जल, मकान तथा फूल सद्रप हैं। उनका परस्पर प्रभाव होता है। उस से इन्कार नहीं। यह तो साधारण पदार्थ-विद्या की बातें हैं। सूर्य की रश्मियों का एक स्थान पर केन्द्रित होना फूठ नहीं। प्रतीति भी भूठी नहीं। हां, इतना श्रंश ठीक है कि सारी वातों में सूर्य, श्राकाश तथा विलौर पर कोई स्थायी प्रभाव नहीं पड़ता। यहां भी इसी प्रकार कहा जा सकता है कि ब्रह्म पर कोई प्रभाव नहीं पड़ता, वह शुद्ध-रूप ही रहता है। केवल इतनी कसर है, उसे पूरा करना असम्भव है। ब्रह्म

केवल एक है। श्रन्तः करण कहां से श्राया ? यदि किसी तरह वन भी नया, तो ब्रह्म का श्राभास केसे ? वह तो निराकार है। यदि विलोर की तरह कहें तो भी नहीं वनता। विलोर श्रोर फूल दोनों जड़ साकार तथा भौतिक पदार्थ हैं। निराकार ब्रह्म किस तरह जड़ उपाधियों से दृषित हो सकता है? यदि हो भी गया, तो यह जाननेवाला कोई श्रलग होना चाहिये। वह यहां माना ही नहीं जाता। यहां तो उपाधि द्वारा दृषित ब्रह्म ही श्रपने श्रापको कुछ न कुछ समभने लग जाता है।

मा०-इस सारी समस्या का उनके पास 'श्रविद्या' ही उत्तर है। इसी के प्रभाव से एक, श्रविकारी ब्रह्म से एक श्रोर तो प्रपञ्च विस्तृत होता है, जिस से श्रन्तः करण श्रादि का विकास होता है, दूसरी श्रोर श्रहंकार-वृत्ति से श्रपने श्रापको श्रभिन्न समस्तनेवाला श्रात्मा संसारी वनता है।

सत्य ० – यदि यह वात है, तो प्रपञ्च मिथ्या नहीं हो सकता। क्योंकि ऐसा मानने से अन्तः करण अभाव – रूप होगा। अतः मिथ्या उपाधि से वस्तुतः आत्मा पर कोई प्रभाव नहीं पड़ सकता। और भाई, इस अवस्था में जब संसारी ही कोई नहुआ, तो मोत्त किस का और शास्त्र किस के लिए ? यदि संसारी की सिद्धि के लिए प्रपञ्च का प्रथम होना अत्यन्त आवश्यक है के तो यह कहना कि संसार मिथ्या, असदूप है, दिखाई देता है,

<sup>\*</sup> अन्तःकरण प्रपञ्च का ही एक सूक्ष्म भाग है। जब तक वह न हो, उपर्शुक्त अध्यास आदि की सम्भावना न होने ते संसारी "में" कहनेवाला वन ही नहीं सकता।

पर है नहीं, यह सारी बातें ही बातें हैं। जिस के आधार पर व्यवहार सिद्ध होता है, उस को बीच में से उड़ा देने से वेदान्त की यह प्रक्रिया एक पग भी आगे नहीं चलेगी!

मा०-वह तो यह कहते हैं कि दोनों ही मिथ्या हैं। मिथ्या उपाधि और मिथ्या ही संसारीपन का परिणाम है।

सत्य०-तो यह तो बड़ी बेढंगी वात होगी। हम परस्पर वात-चीत कर रहे हैं। यह अनुभव अर्थात प्रत्यक्त का विषय है। इसे सिद्ध करने के लिए कोई अन्य प्रमाण नहीं चाहिए। इस को अठलाना संभव नहीं। अतः संसारी आत्मा अवश्य है। ऐसा ही सभी वेदान्तियों ने भी स्वयं प्रतिपादन किया है \*। उन का और हमारा अन्तर इतना ही है कि वह मिथ्या प्रपञ्च के सहारे सदूप आत्मा की सत्ता स्थापित करना चाहते हैं और हम इसे असंभव समक्तते हैं। वास्तव प्रपञ्च एक, अद्वितीय ब्रह्म का विकार (कार्य्य) नहीं हो सकता, यह आप अभी सुन चुके हो। इस से अखगड के खरुड, अरूप का रूप, अविनाशी का विनाश स्वीकार करना होगा।

मा०-यह प्रपञ्च-विस्तार श्रविद्या द्वारा पैदा होता है, अतः मिथ्या ही है।

<sup>\*</sup> यह तो कोई कह नहीं सकता कि जगत् नहीं है। प्रत्यक्ष मौजूद है। अतः मिथ्या है, प्रतीत होता है, ऐसा वाक्य रचा जाता है। प्रतीत होना प्रतीत करनेवाले के बिना असम्भव है। प्रतीत करनेवाला ( शुद्ध ब्रह्म ) संसारी बने विना असम्भव है। संसारी होना अन्तःकरण पर निर्भर है। अन्तःकरण जगत् का भाग है। अतः या तो जगत् मिथ्या नहीं, या संसारी होना सत्य नहीं।

सत्य-वह अविद्या क्या है सदूप या असदूप ?

मा०-इसे श्रानिवेचनीय मानते हैं। सद्रूप यदि माने तो ब्रह्म के साथ दूसरा स्वतन्त्र सत्ता वाला पदार्थ हो जावेगा। श्रसद्रूप कहें, तो प्रपञ्च की व्याख्या नहीं की जा सकती। श्रौर उस श्रव-स्था में "मैं" कहने वाले जीव की स्थापना भी नहीं हो सकती। श्रतः यह श्रविद्या या माया क्या है, समक्त में नहीं श्राता।

सत्य०-देखिए, यह उन लोगों ने अपने चारों श्रोर एक जाल सा विक्वा लिया है। इसमें जो एक वार फँस जावे,उसका निकलना कठिन है। ध्यान से सुनो । अविद्या विपरीत ज्ञान का नाम होसकता है। पर सदा-शुद्ध, सर्वज्ञ ब्रह्म में यह नहीं होसकता। इन लोगों के मतानुसार ब्रह्म के सिवाय और कोई दूसरा पदार्थ है ही नहीं। श्रतः किसी श्रन्य के सम्बन्ध में विप-रीत ज्ञान की संभावना ही नहीं । उसका ज्ञान विपरीत तव हो, जब वह अपने आप को असत समके। परन्तु वह अपनी सत्ता को संसारी श्रवस्था में भी नहीं भूलता, ऐसा यह लोग भी मानते हैं। अविद्या का अर्थ सर्वथा ज्ञान से ग्रन्य होना भी हो सकता है। पर थ्रात्मा चिद्रुप है। चेतन होना थ्रौर ज्ञान-रहित होना परस्पर ग्रसंगत है । यह निश्चय रखो कि यदि केवल शुद्ध ब्रह्म नाना नाम-रूप में विभक्त संसार को नहीं बना भी नहीं वना सकता। वृथा नास्तिकता का प्रचार हो रहा है। ब्रह्म यदि श्रज्ञानी होगया, तो संसार को नियम में चलाने वाला कौन हुआ ? यदि सारा ब्रह्म ग्रज्ञानी नहीं हुआ, तो कितना ब्रह्म ज्ञानी ख्रौर कितना अज्ञानी हुआ ? टुकड़े टुकड़े हो कर ब्रह्म, नित्य नहीं हो सकता । इन टुकड़ों को परस्पर मिलाने वाला कोई ख्रौर नित्य ब्रह्म, सवका नियामक मानना पड़ेगा। अज्ञानी ब्रह्म का कौन सा भाग प्रपञ्च का रूप ख्रौर कौन सा संसारी आत्मा का रूप धारण करता है ? स्मरण रखों यह प्रपञ्च तीनों कालों में रहता है। ख्रतः अज्ञानी ब्रह्म का भी नित्य होना धावश्यक है। इसरे शब्दों में शुद्ध ब्रह्म एक ख्रोर, जीवात्मा ख्रौर संसार-माया इसरी ख्रोर सदा से चले ख्राने वाले नित्य पदार्थ हैं।

मा०-यदि अविद्या को प्रभु की शक्ति माने और उससे सारी उत्पत्ति माने, जैसे ईसाई थ्रौर मुसलमान आदि अनेक सम्प्रदायों वाले मानते हैं तो क्या हानि है ?

सत्य १ — केवल शिक्त कोई स्वतन्त्र पदार्थ नहीं । यह एक प्रकार का गुरा है । सदा अपने आश्रय के साथ रहता है । इस प्रकार की शिक्त से जगत की उत्पत्ति मानना परमात्मा से ही मानना है । उस अवस्था में उपर्य्युक्त प्रकार से परमात्मा के टुकड़े मानने पड़ेंगे । वेदान्तियों का यिद मिथ्या संसार बनना कठिन था, तो जो मिथ्यावादी नहीं, उन के लिए तो जीव की अवसम्भव ही है । शिक्त को स्वतन्त्र कारण मानने से परमात्मा की एकता की प्रतिक्षा टूटती है । इस लिए यह मार्ग वड़ा विकट है । यही माया की माया है ।

मायाराम डुवडुवाती हुई श्राँखों के साथ हार्दिक धन्यवाद करता हुश्रा वोला। मा०-मैं ने तो सारा जीवन व्यर्थ ही खोया। ग्राज ग्राप के दर्शन से मुक्ते निश्चय हुग्रा है कि मुक्ते ग्रमी वहुतकार्य्य करनाहै।

सत्य०-भाई, मत घवराओ। प्रभु का धन्यवाद करो। ऐसे मिथ्यावाद के अँधेरे कुएं से निकलकर सत्य, सनातन, वैदिक धर्म की शरण में आओ। मैंने भी कई पापड़ बेले हैं। अनेक पंथों और सम्प्रदायों में रहा हूं। पर जितना जीवन-रस मुक्ते आर्य—शास्त्रों के वचनों से प्राप्त हुआ है, उतना और कहीं नहीं हुआ। चिरकाल से मेरे मन में लग्न लग रही थी कि इन सव शास्त्रों के मूल-स्रोत अर्थात वेद का उपदेशामृत पान करूं। गीता और रामायण सुनाने वाले बहुत मिलते हैं। उपनिषद बांचने वाले भी कहीं र मिल जाते हैं। पर वेद भगवान का पुजारी बहुत कम सुनने में आता है। तुम धन्य हो, शंकरानन्द, तुम्हारे नगर में यह महात्मा वेद के आहितीय व्याख्याता निवास करते हैं। इनका यश मुक्ते दो हज़ार कोस से खींच लाया है।

मा०-भाई, हमें तो इस बात की परख ही न थी। गुंगी ही गुग्ग को पहचान सकता है। मैं ग्रापके दर्शन करके वस्तुतः तर गया हूं। यह ग्रानन्द की रात है।

सत्य०-चलो, ग्रव सोने का प्रबन्ध करो । कल मेरे साथ महात्मा की शरण में चलना होगा । वहीं पर वस्तुतः हम दोनों वेद-गंगा में दिल खोलकर डुवकियां लगाएंगे । चलो, ग्रव देर होगई है।

# सन्देश का ऋारम्भ

#### 

#### प्रथम उच्छ्वास ।

दोनों मित्र जाकर सो गये। नदी का शोर श्रव बहुत बढ़ता हुग्रा सुनाई पड़ने लगा । तारे, ग्राकाश में चान्द की चान्दनी को निहार २ कर मुसकरा रहे थे । चारों छोर सन्नाटा छा रहा था। हज़ारों ब्रादमी इन्हीं पत्थरों पर बैठ २ कर ब्रपनी २ रुचि के **ब्र**ानुसार हास, विलास में या विचार, ध्यान में समय विताकर चले गये। संसार वड़ा विचित्र है। मनुष्य श्रभिमान वश यह भूल जाता है। यह अपने ध्रापको ही सकल सृष्टि का केन्द्र समभने लग जाता है। पर वस्तुतः इस ब्रह्माग्रड में हमारी सारी पृथिवी समुद्र में जल-विन्दु से श्रधिक महत्त्व नहीं रखती। हमारी शक्तियां श्रत्यन्त परिमित होने से इस संसार में हम जान ही कितना सकते हैं ? अधिक प्रकाश हो, तब हमें दिखाई नहीं देता, कम प्रकाश हो, तब हमें दिखाई नहीं देता । यही हाल सुनने की शक्ति का है। ग्रौर देखने पर भी जो संस्कार अन्दर जाता है, हमें उसी से परिचय होता है। वस्तुतः सीधा बाह्य वस्तु से हम सम्बन्ध पैदा कर ही नहीं सकते । हम संसार नहीं देख रहे, संसार की तसवीरें देख रहे हैं । वह बहुत कम है, जिसे हम अपनी इन्द्रियों के वल से जान सकते हैं। वह बहुत वड़ा भाग है जिस के विषय में हम श्रनुमान से ही ज्ञान प्राप्त करते हैं। बहुत सा विषय ऐसा है, जहां श्रनुमान भी साथ

नहीं देता। साज्ञात्कार तथा अनुभव का विषय श्रद्धा से ही प्रत्यज्ञ होता है। इस का मृल ब्राप्त वचन ब्रर्थात् शब्द प्रमाण ही है।

महातमा अनुभवी पुरुष थे। सत्यकाम तथा शंकरानन्द को देखते ही यह सारे विचार उनके मनमें धूमने लग गये। वह प्रसन्न थे कि कोई अधिकारी ओता तो मिला। सत्यकाम ने विनय पूर्वक प्रार्थना की।

सत्य०—महाराज ! हम दोनों श्रद्धापूर्वक आप की शरण में आये हैं।श्रुति-माता का कुछ सन्देश सुनना चाहते हैं। जीवन क्या है और कैसे निर्वाह करना चाहिए ? सुख क्या है और कैसे प्राप्त होसकता है ? दुःख क्या है और क्योंकर दूर

"न नरेणावरेण प्रोक्त एष सुविज्ञेयो बहुधा चिन्त्यमानः ।
 अनन्यप्रोक्ते गतिरत्र नास्त्यणीयान्द्यतक्र्यमनुप्रमाणात् ॥
 नेपा तर्केण मतिरापनेया प्रोक्तान्येनैव सुज्ञानाय प्रेष्ठ ।"
 कठोपनिषद् २ । ९-१० ॥

श्रुतेस्तु शब्दमुळखात्। वेदान्तसूत्र २ । १ । २७ ॥ इसके ऊपर शंकरभाष्य तथा उस में उद्धत यह श्लोक देखोः— "अचिन्त्याः खळु ये भावा न तांस्तर्केण योजयेत् । प्रकृतिभ्यः परं यच तदचिन्त्यस्य लक्षणम् ॥ ं भगवान् ने गीता में श्रद्धा-पूर्वक गुरु-चरणों में जाना ही ज्ञान का मुख्य साधन कहा है:—

> "तद्विद्धि प्रणिपातेन परिप्रश्लेन सेवया । उपदेक्ष्यन्ति ते ज्ञानं ज्ञानिनस्तत्त्वदर्शिनः" ॥ ४ । ३४ ॥

हो सकता है ? भगवन, केवल तर्क से हमें सन्तोष नहीं । इन विषयों पर वेद का उपदेश सुनना चाहते हैं ।

महा०—मायारामजी, मुक्ते यह जानकर वड़ी प्रसन्नता हुई है कि आप मायावाद के बाघ के मुँह से जीते जी निकल आप हैं। स्परण रखों, वेद में इस मन-माने मायावाद का लेश भी नहीं है। वेद के अनुसार हम एक असली खेल खेल रहे हैं, और इसके परिणाम के ऊपर हमारा भविष्य निर्भर है। आज मेरा विचार इसी विषय के सम्बन्ध में कुछ मन्त्र तुम्हारे सामने रखने का है। सत्य काम जी! यही अच्छा रहेगा कि थोड़ा २ विषय प्रतिदिन हम लेते चलं।

सत्य०—महाराज ! हम प्यासे हैं । जसे इच्छा हो, अमृत पिलाते चलो । महात्मा जी ने एक मिनट के लिए कुछ ध्यान किया और फिर उपदेश थ्रारम्भ किया—

(१) द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षं परिषस्वजाते । तयोरन्यः पिष्पलं स्वाद्वत्त्यनक्ष्नन्यो अभि चाकशीति ।। ऋगु १ । १६४ । २०

दीर्घतमा ऋषिः, विश्वेदेवा देवता, इन्दः भूरिक्एंकिः

<sup>\*</sup> वेद-सन्देश वें वेद का ही सन्देश होना चाहिए । वेद से तात्पर्यं अस्वेद, शुक्क यजुर्वेद, सामवेद तथा अथर्ववेद है। मन्त्रों के साथ वेद का संकेत भी किया जावेगा, जो समझना कठिन नहीं। अंकों से तात्पर्यं, ऋग्वेद में मण्डल, सूक्त और मन्त्र है, अथर्ववेद में काण्ड, सूक्त और मन्त्र है, यजुर्वेद में अध्याय और मन्त्र है, सामवेद में पू=पूर्वार्चिक; उ=उत्तरार्चिक, अंकों से प्रपाठक, दशतयी और मन्त्र है ॥

(द्वा) दो (सुपण्णे) अच्छी तरह विचरने वाले (सयुजा) साथी (सखाया) समान ख्याति वाले (समानम्) एकही (वृत्तम्) वृत्त से (परि-सस्वजाते) सम्पूर्णता से चिमटे हुए हैं । (तयोः) उन दोनों (साथियों) में से (एकः) एक (पिप्पलं) फल को (स्वादु) स्वाद ले २ कर ( अत्ति ) खाता है ( अनश्चन् ) विना मोग किये ( अन्यः ) दूसरा (अभि) चारों ओर (चाकशीति) प्रकाश करता है \* ॥ १॥

प्यारो, इस एक मन्त्र ने सारे प्रश्नों का एक साथ वड़ा सुन्दर उत्तर दे दिया है। तीन मिन्न २ सत्ताओं का इस में स्पष्ट वर्णन पाया जाता हैं । एक ओर तो एक वृत्त है और दूसरी ओर उसे घेरने वाले दो चेतन तत्त्व हैं। कुछ बातों में यह मिलते हैं, पर कुछ एक में इन का परस्पर भेद पाया जाता है। थोड़ा ध्यान करने से तुम्हें इस मन्त्र के शब्दों की सुन्दरता तथा महिमा का पता चलेगा। हम 'वृत्त' से आरम्भ करते हैं। यह क्या चीज़ है ? यह वही सत्ता है, जिसे शास्त्रों में प्रकृति.

<sup>\*</sup> सायणाचार्य्य ने इस मन्त्र में से नवीन वेदान्त को निकालना चाहा है। वह प्रश्न उठाता है कि सम्बन्ध दो का ही होता है, एक ब्रह्म में मित्रता केसी? उस का उत्तर उसे ही सन्तोष दे सकता है। अपनी ओर से तो वह इस युक्ति से भास्करादि द्वैतवादियों का भी खण्डन कर गया है। निरुक्त १४। ३०॥ की ओर भी जाते २ संकेत करता है। पर वहां तो परमात्मा का शब्द पृथक् स्पष्ट पड़ा है। और, उस तरह यास्क ने दो प्रकार के आत्माओं पर ही घटाया है। वाक्यपदीय ८वीं कारिका की प्रकाशाख्य टीका में पुष्पराज ने भी इस मन्त्र में द्वैतवात ही समझा है।

प्रधान, माया, श्रव्यक्त श्रादि श्रनेक नामों से पुकारा गया है। के वेद में इसे वृत्त वयों कहा गया ? इसका महत्त्व यदि जानना हो तो किसी वेय्याकरण मित्र से इस के धात्वर्थ को सुन कर विचार करना। हम यहां केवल इशारा कर देते हैं। वृत्त शब्द का मृलार्थ काटे, तराशे जाने वाला पदार्थ हैं । लोक में वृत्त किसे कहते हैं ? जिसकी शाखाश्रों को काटकर तुम समिधा बना लेते हो, दरवाज़ों श्रोर खिड़कियों के तक़्ते बना लेते हो, मेज, कुरसियां श्रोर श्रलमारियां बना लेते हो। सुन्दर से सुन्दर कारीगरी के नमृने दिखा सकते हो। पर तुम्हारी सारी कारीगरियां इस संसार की भांति २ की रचनाश्रों के सामने मात हैं। एक २ पत्ते श्रोर फूल में विचित्र सुन्दरता पाई जाती है। इस सारी शोभा का श्राधार भी एक वृक्ष है, जिसके श्रव-यवों को नाना प्रकार की तरतीब देकर सब से बड़ा कारीगर श्रपने प्रकाश से प्रकाशित कर रहा है।

वृत्त शब्द प्रकृति का वाचक है। इस वात को एक और मन्त्र से स्पष्ट करता हूं।

(२) किं र स्विद्धनं क उ स वृक्ष आस यतो द्यावापृथिवी निष्टतक्षुः । मनीषिणो मनसा पृच्छतेदु तद्यद्ध्यतिष्ठद् भुवनानि धारयन् ॥ यज्ञ०१७।२०॥

<sup>\*</sup>श्वेताश्वतर० ४। १०॥ मैत्री० ६। १०॥ गीता० १३। १९, २०, २३ ॥ श्वेताश्वतर०। १। १०॥ ६। १६॥ कठ० ३। ११॥ ६। ८॥

<sup>ं</sup> बश्च धातु काटने के अर्थ में है। इससे उणादि क्स प्रस्थय के योग से बृक्ष शब्द बनता है। अर्थात् जो पदार्थ काटा जाए।

(किम्) कौनसा (स्वित्) प्रश्न होता है (वनम्) वह वन है (उ) और (कःसः) कौनसा वह (वृद्धः) वृद्ध (आस) है (यतः) जिसमें से (द्यावा पृथिवी) द्यु-लोक और पृथिवी लोक को (निः-ततन्नुः) वनाते हैं के (मनीपिणः) हे विद्वानो, (मनसा) सोच कर (इत्) ही (उ) और (तत्) उस के विषय में भी (पृच्छत) पृद्धो (यत्) जिसे (भुवनानि) लोकों को (धारयन) धारण करते हुए प्रभु ने (अध्यतिष्ठत) आधार बनाया॥ २॥

वर्द्ध को एक मकान बनाना होता है। वह भी किसी अच्छे वन की अच्छी लकड़ी छांट कर लेता है। तो इस संसार को भी बनाते हुए विश्वकर्मा परमात्मा ने लकड़ी का क्या प्रवन्ध किया? लोगों ने इस विषय में किस कारण का पता लगाया है, उसे पृष्ठों और सोचो। उसका ज्ञान पाते हुए जब तुम विद्वानों से प्रश्न करोगे और सोचोंगे तो तुम्हें समभ में आ जावेगा कि जिस मृल प्रकृति के ऊपर शासन करता हुआ, प्रभु सब लोकों को धारण कर रहा है, उसी से ही उसने इन लोकों को बनाया है। वही वन है, उसी में से भिन्न र प्रकार के परमाण-संघ-रूपी वृत्तोंको जोड़ तोड़कर वह खेल खेल रहा है। न

अर्थात् किद्वान् लोग बना हुआ मानते हैं।

<sup>ं</sup> भाष्यकारों ने 'निष्टतक्षुः' को एक वचन केस्थान पर लिया है । पर ऊपर दिये अर्थ के अनुसार, इस ब्यत्यय की आवश्यकता नहीं । उवट और महीधर ने इसका आशय यह लिया है कि प्रभु को जगदचना के लिये किसी कारणकी आवश्यकता नहीं है। शब्दों में तो केवल प्रश्न है । उत्तर में 'कोई

परमात्मा इस प्रकृति-वृत्त के ज़र्रे २ में समाया हुआ है। विक्त इस से भी बढ़कर उस की महिमा है। वस्तुतः उस का कोई अन्त नहीं । इस विषय का विस्तार करने का आज विचार परन्तु जब परमात्मा का स्वरूप तुम्हारे सामने रक्खा जावेगा, तो इस प्रकरण को भी स्मरण रखना। इस मन्त्र में 'सुपर्ण'शब्द के प्रयोग से यह भाव ब्रहण करना है । कि संसार चाहे कितना ही बड़ा हो, परमात्मा की जीवन-प्रदात्री सत्ता उस में रम रही है। यहां पर उस परम पिता के सम्बन्ध में दूसरी बात यह घ्रायी है कि वह संसार के भोगों से सदा ब्रालग रहता है। वह निर्केष ग्रौर निरञ्जन है। सारे जगत का स्वामी है, पर उसे किसी भोग की भ्रावश्यकता नहीं है। वह सर्व-शक्ति सम्पन्न थ्रौर सब त्रुटियों से रहित है। श्रतः वह जन्म मरण के वन्धन थ्रौर श्रवतार-वाद की लीला से सदा ऊपर रहने वाला है। वह सब कुछ देख रहा है। कोई वस्तु उस से थ्रोफल नहीं। थ्रव यहां तनिक विचारोगे। तो तुम्हें वैदिक सिद्धान्त का एक थ्रौर महत्त्व पता लगेगा। द्रष्टा सदा दृष्ट के योग से ही होता है। जब तक दिखाई देने वाला पदार्थ न हो, तब तक किसी का साची या द्रष्टा नाम पड़ ही नहीं सकता। श्रतः नित्य परमात्मा के साथ उस के प्रकाश से प्रकाशित यह संसार वृत्त भी नित्य है। जो लोग यह मानते हैं कि यह मिथ्या है, वह परमात्मा के

नहीं यह 'अपनी ओर' से जोड़ने का साहस उन का अपना है। प्रश्न आश्चर्य-जनक है न कि काकु।

द्रग्ट-गुण को भी मिथ्या करना चाहते हैं। जो इसे ब्रानित्य ब्रार्थात उत्पत्ति वाला कहते हैं, उन को यह समभ्तना चाहिये कि जब यह जगत न था, उस समय वह जगदीश्वर कौन से जगत का ईश्वर था?

मा०-महाराज ! त्तमा कीजिएगा । मैं कुछ कम-समक हूँ । दूसरे चिरकाल तक साधु सन्तों की संगत में पड़े रहने से मेरा विचार कुछ उसी रंग में रंगा गया है ।

सत्य-भाई, घवराते क्यों हो ? श्रव तो ज्ञान-गंगा वह रही है। मन की एक २ तह को खोल २ कर हमें घो लेना ही ठीक है। जो सन्देह का लेश भी श्रन्दर छुपा पड़ा हो, उसे भी प्रकट कर देना चाहिये।

मा०-महाराज ! जब ब्रह्म श्रविद्या की उपाधि से ब्रस्त होता है, तब ही द्रष्टा तथा दूसरे शिक्तमत्त्व श्रादि गुणों से सगुण होजाता है। इसिलिए यह मिथ्या होने से संसार के मिथ्या होने में कोई वाधा न रहेगी।

महा०-प्यारे, यह वात सची नहीं। अविद्या के फंदे में फंसानेवाला ब्रह्म के ऊपर और कोई पदार्थ नहीं। ब्रह्म ज्ञान स्वरूप होता हुआ अज्ञानी नहीं हो सकता। और फिर यह सारा विषय साधारण तर्क और इन्द्रियों से जाना नहीं जा सकता। वेद में कहीं भी यह नहीं लिखा। वस्तुतः इस नवीन वेदान्त के लिए वेद में कोई पृष्टि न पाकर ही इस सम्प्रदाय के आचार्यों ने मूल वेद को गौण और उपनिपदों को मुख्य करने का प्रचार भी किया है। परन्तु यह भी मनमानी बात ही है।

कारण कि, उपनिषद् स्वयं स्पष्ट कहते हैं कि शुद्धबुद्धसुक्त-स्वभाव परमात्मा का सब वेदों में वर्णन है \*। वेदान्त सृत्रों में ब्रह्म में ही सब वेद शास्त्रों का तात्पर्य माना गया है †। वेदों में परमात्मा के निरूपण में जो मन्त्र हैं, उन में कहीं यह नहीं लिखा कि यह श्रविद्योपाधि से ब्रस्त ब्रह्म का वर्णन है। स्वयं उपनिषदों में, इस कभी भी समभ में न श्रानेवाली, श्रविद्या-पिशाची का कोई संकेत नहीं। श्राधिक न कहते हुए श्वेताश्वतर की एक श्रित ही सुना कर वस करता हूँ।

"एको देवः सर्वभृतेषु गृढः सर्वव्यापी सर्वभृतान्त-रात्मा । कर्माध्यक्षः सर्वभृताधिवासः साक्षी चेताः केवलो निर्गुणश्रः ॥"

(एकः) एक (देवः) प्रकाश-स्वरूप प्रभु (सर्वभृतेषु) सब

सर्वे वेदा यत्पदमामनित तपा सि सर्वाणि च यद्वदन्ति ।
 यदिच्छन्तो ब्रह्मचर्यं चरन्ति तत्ते पदं संब्रहेण ब्रवीमि ॥
 ओ३मित्येतत् ॥ कठ० उप० २ । १५ ॥

†शास्त्रयोनित्वात्। तत्तु समन्वयात् ॥ वेदान्त स्त्र १।१।३-४॥ ‡स्वेताश्वर० ६।११॥तथा देखो, बृहदारण्यक०३।७।२३॥३।८।११॥

यहां पर परमातमा को दृष्टा, ज्ञाता आदि विशेषणों से जोड़ा है। वह दृष्टा है, दृष्ट नहीं। इत्यादि वाक्यों का सभी यही अर्थ करेंगे कि यद्यपि वह सब को जान सकता है, उस का जानना कठिन है। यह और बात है, और जगत् को मिथ्या कहना सर्वथा और बात है। प्राणियों में ( गढ: ) प्रविष्ट हो रहा है (सर्वव्यापी) सर्वत्र मौजूद है (सर्वभृतान्तरात्मा) सब प्राणियों का अन्तरात्मा है। (कर्माध्यक्तः) सब के कर्मों का फल देनेवाला है (सर्वभृताधिवासः) सब प्राणियों का आश्रय है। (साक्ती) द्रष्ट्र-स्वरूप है (चेताः) चेतनस्वरूप है (केवलः) एक, अद्वितीय, निर्लेप नारायण है। (निर्गुणश्च) और सब उपाधियों, सीमाओं, परिच्छेदों, प्रभावों से मुक्त है। यहां पर दोनों भाव एक साथ आरहे हैं। निर्गुण होता हुआ भी परमात्मा सब का साक्ती और अध्यक्त है। यह अविद्या की गप्प हांक दी गयी है। वस्तुतः तर्क और प्रमाण दोनों ही इसके विरुद्ध एडते हैं। यदि तुम ध्यान से उपनिषद् को भी पढ़ोगे तो इन पाखगढ़ों का स्वरूप तुम्हें ठीक २ पता चल जावेगा।

मा०-महाराज, मेरे गुरु जी कभी २ एक मन्त्र वोला करते थे, उसे भी यदि श्राप समभा देते, तो ठीक होता ।

महा०-हां, कहो । वह कौनसा मन्त्र है ?

मा०-महाराज, प्रमाण थ्रादि का तो मुक्ते कुछ पता नहीं श्रौर न ही थ्राज तक मैंने वेदों के पुस्तक देखे हैं। पर हां, श्रन्त में वह बोला करते थे,

### 'तदपश्यत्तदभवत्तद्वासीत् '

महा०-वस जान लिया। इवते को तिनके के सहारे वाली वात है। पर इस में मायावाद की गंध भी नहीं। सुनो, पूरा मन्त्र यह है:—

(३) परि द्यावापृथिवी सद्य इत्वा परिलोकान् परि

दिशः परि स्वः। ऋतस्य तन्तुं विततं विचृत्य तदपश्यत्तदभ-वत्तदासीत् ॥ यज्ज० ३२ । १२ ॥

प्रमु (द्यावापृथिवी) चुलोक और पृथिवी (लोकान) सारे लोकों (दिशः) दिशाओं (स्वः) स्वर्लोक के (पिर) चारों और (सद्यः) एक साथ (इत्वा) पहुंच कर (ऋतस्य) सचाई के (विततं) विस्तृत (तन्तुम) सृत्र का (विचृत्य) संहार करके उसने (तत) सारे अपने खेल पर (अपश्यत) दृष्टि डाली,तो(तत) वह (अभवत) होने लगा (तत) वह (पूर्व भी) (आसीत) थां ।

इस में कहां कहा है कि यह सारे लोक मिथ्या है। यहां तो परमात्मा को सर्वव्यापक और सारे जगत को पूर्णतया उस के आधीन वतलाया है। भला, जगत हो ही न, तो वह देखे किसे और शासन किस पर करे?

इस मन्त्र से यह उपदेश मिलता है कि सृष्टि की अवस्था में प्रभु सब को अपने अन्दर घेरे हुए रहते हैं। सृष्टि-नियमों का तागा उन के हाथ में है। प्रलय के समय वह उसे खींच लेते हैं। इस का नाम संहार है। जब पुनः उन की दृष्टि सब तत्त्वों पर पड़ती है, अर्थात उन की ओर से प्रेरणा होती है, तो जगत नये सिरे से बनने लग जाता है। पर यद्यपि परमात्मा के निमित्त के बिना एक परमाणु भी हिल नहीं सकता, तथापि

ऋषिः स्वयम्भु ब्रह्म, देवता परमात्मा, छन्दः निचृत् त्रिप्दुष् ।
 वेदान्त के अनुसार अर्थ उवट और महीधर-भाष्य में किये हैं, वहां देखो ।

यह मत समभो कि जगत केवल उस के देखने से ही वन जाता है। वेद का सिद्धान्त यह है, कि यह मृल कारण की अवस्था में पहिले से ही विद्यमान होता है। वह कारण प्रभु की प्रेरणा का विषय है। दोनों कारण नित्य हैं। दोनों अकेले संसार की रचना नहीं कर सकते। यहां पर भी प्रभु को द्रष्टा कहा है। विना दृष्ट=देखे गये पदार्थ के यह असंभव है।

यह प्रकरण परमात्मा का है, जीवात्मा का नहीं। परमात्मा ही सब लोक लोकान्तरों के चारों थ्रोर समाया हुथ्या है। अतः इस का यह थ्रर्थ करना, कि जीव जब थ्रपने वास्तविक स्वरूप का दर्शन करता है, तो वही=ब्रह्म ही वन जाता है, क्योंकि वह था ही वही, संगत नहीं हो सकता। वाक्य की रचना के अनुसार ज्ञान-प्राप्ति से पूर्व सर्वव्यापकता का जीव में होना मानना पड़ेगा। यह वात मायावादियों को भी थ्रभीष्ट नहीं। वह भी जीव को ऐसा नहीं मानते। इसी तरह ब्रह्म का जगदाकार हो कर भासना भी इस मंत्र से निकालना सम्भव नहीं है। मन्त्र के वाक्य विभाग के थ्रनुसार इस में दिये हुए भावों का चित्र यह है:—

- १. ब्रह्म=परमात्मा सब संसार में ब्यापक है।
- २. सत्य के विस्तृत सृत्र को वह पीछे खींचता है या श्रपने नियम में रखता है।
  - ३. फिर वह उस पर=जगत पर देखता है।
  - ४. वह=जगत् वन जाता है।
  - ५. वह=जगत् होता है।
  - यदि यह अर्थ स्वीकार किया जावे, तो भी सर्वव्यापकईश्वर

के साथ २ जगत् भी नित्य मानना पड़ेगा। स्मरण रक्खो, वेद में कहीं भी ईश्वर के अविद्या-अस्त होने का भाव नहीं पाया जाता। जगत् भी साथ नित्य मानने से दूसरा पदार्थ हो जाता है। एक ही वस्तु में व्याप्य, व्यापक भाव का भेद नहीं हो सकता। फिर ब्रह्म का देखना, उस के तद्रूप होने से पूर्व नहीं कहना चाहिये था। और यह कहना कि ब्रह्म वही=जगत् नहीं था, सब सिद्धांत के विरुद्ध है। वह कभी भी स्वरूप से जड़ जगत् नहीं था। अतः जीवातमा का ज्ञान-द्वारा ब्रह्म बनना तथा ब्रह्म का जगद्रूप प्रतीत होना, दोनों ही पत्त अयुक्त तथा प्रकरण के विरुद्ध हैं।

इस लिये इन वाक्यों को भिन्न २ करके प्रलय के पीछे नित्य श्राविनाशी मूल तत्त्व से प्रभु की देखने=निगरानी की शिक्त द्वारा जगत की सृष्टि का होना ही तात्पर्यार्थ स्वीकार करना चाहिये। प्रथम वाक्य में 'तत्' कर्म (Object) और दूसरे दोनों में कर्चा (Subject) समभना चाहिये। 'भू' धातु यहां प्रकट होने तथा 'श्रस' विद्यमान होने के श्रर्थ में लेने से श्रर्थ की संगति ठीक लग जाती है। 'भू' का यह श्रर्थ श्रनेक प्रयोगों के श्राधार पर किया गया है, केवल कल्पना नहीं।

मा०-महाराज ! मैं ने मूर्खता की जो संस्कृत का अभ्यास नहीं किया। मैंने अपना यौवन जड़ बुद्धि, भंगड़ों में व्यतीत किया, उन के भूठे उपदेशों से विद्या में अकिच हो गई, और मैं 'श्रहं ब्रह्म' के ड्रींटे को मूड्यों पर चुपड़ कर वेदान्ती वन गया। अब आप की कृपा से मेरी आंखें खुलने लगी हैं।

सत्य०-महाराज ! श्राप ने कहा था संसार भी नित्य है।

पर यह तो अनुभव के विरुद्ध है। यहां तो कुछ भी स्थिर नहीं \*। न शरीर, न धन, न सम्बन्ध, शायद आप का अभि-प्राय कुछ और था।

महा०-हां बेटा, मैंने कहा था, मूल-वृक्ष नित्य है † । यही तो वैदिक शिक्ता का महत्त्व है । परिवर्तन के होते हुए भी बीज का नाश नहीं होता । वृक्त में यह बात सामने दिखाई देती है । वृक्त गिर जाता है, पर वह नष्ट नहीं होता । उसका स्थानापन्न खड़ा हो जाता है । उसका पुराना शरीर नए वृक्त के लिए खाद अर्थात भोजन का कार्य्य करता है । ऐसे ही यदि ध्यान पूर्वक देखेंगे, तो सारा ब्रह्मागुड एक बड़ा वृक्त ही दीख पड़ेगा । श्राज विज्ञान जिस बात की पुष्टि करता है, वेद उस मृल प्रकृति के नित्यत्व को कितने सुन्दर प्रकार से प्रकट कर चुका है । श्रातः इस श्राशय को लेकर ऋषियों ने इस कारण को 'श्रजा ' श्रर्थात उत्पन्न न होने वाली भी कहा है । †

'अनित्यानि शरीराणि विभवो नैव शाश्वतः ।
 नित्यं सम्निहितो मृत्युः कर्त्तव्यो धर्म संचयः ' ॥

ं तीनों तत्त्वों को पृथक् २ अनादि, नित्य स्पष्टतया इस श्रुति में कहा है।
"अजामेकां छोहितशुरुकृष्णां बह्धीः प्रजाः सजमानां सरूपाः।
अजो ह्येको जुपमाणोऽनुशेते जहात्येनां भुक्तभोगामजोऽन्यः"॥
श्वेताश्वतर० ४। ५॥

सच्च, रजस् और तमस् गुणमयी सब विकारों की आदि मूल प्रकृति अजा, न पैदा होने वाली हैं। भोग भोगने वाला, जीव अज हैं। न भोका, सदा स्वतंत्र, परमात्मा तीसरा अज है। श्रव तीसरा पदार्थ जीवातमा है। प्रकृति जड़ है शेष दोनों चेतन हैं। इस लिए उन्हें समान गुगा वाले कहा है। दोनों साथी हैं। श्रनादि काल से चले श्राने वाले हैं, न जीवातमा की उत्पत्ति होती है और न नाश हो सकता है। इस का फैलाव शास्त्रों ने श्रनेक प्रकार से किया है शा यह आतमा ब्रह्म से भिन्न है। मित्रता अकेले की नहीं होती। इसरे श्रविद्या-प्रस्त का शुद्ध ब्रह्म से मेल भी क्या हो सकता है? मन्त्र के शब्द बड़े स्पष्ट हैं। इस के श्रव्यों में खींच तान करके भले ही कोई श्रद्धत-वाद सिद्ध करले।

सत्य०-महाराज ! कुठ लोग जीव की भी उत्पत्ति मानते हैं। इस में क्या दोष है ?

महा०-जिसकी उत्पत्ति होती है, उसका नाश भी होजाता है, तो फिर यह सारा सिलसिला किस लिए है ? हम भलाई क्यों करें ? अच्छे कार्य्य क्यों करें ? तप और त्याग का उच्च आदर्श क्यों अपने सामने रक्खें ? जब सब कुछ करने पर भी हमने रहना ही नहीं है, तो इन कार्य्यों में रुचि हो नहीं सकती। जिस २ पदार्थ की उत्पत्ति देखी जाती है, वह सावयब होता है। परन्तु आत्मा को सावयब मानने से संस्कारों के पहिचानने में समता और एक तार का तार ट्रटना चाहिए। आज हम एक आदमी को देखते हैं, दस वर्ष के पीछे भी उसे पहिचान

शृहद्गरण्यक ऽ।५३२॥ छान्दोग्य ६।१९।३॥ कठ० २।१७॥ तथा
 गीता का दूसरा अध्याय । श्वेताश्वतर० १।९॥ प्रश्न० ५।७॥

लेते हैं। हमारे शरीर के परमाणु वदलते रहतेहैं, पर आत्मा नहीं वदलता। यह स्वतन्त्र अभौतिक पदार्थ है, अतः इसकी उत्पत्ति का मानना ठीक नहीं है \*। आंख, नाक आदि द्वारा पहुँचाये हुए संस्कारों को ठीक २ समभ कर, समय २ के अनुसार कार्य करने वाला, इच्छा-शिक से अपने दिमाग आदि अंगों से काम लेने वाला, सुख दुःख आदि को अनुभव तथा स्मरण करने वाला, प्रेम, राग और द्वेष आदि भावों का प्रकाश करने वाला तत्त्व वास्तव में पृथक चेतन और नित्य ही है। इस के शरीर में प्रवेश करने से ही मूल जीवन-कोश वढ़ता हुआ, भिन्न २ आकारों को धारण करना है । यह संस्कार-रूप नहीं, विक संस्कार प्रहण करने वाला है । यह झान-रूप नहीं, विक संस्कार प्रहण करने वाला है । यह झान-रूप नहीं, विक, ज्ञाता अर्थात जानने वाला है !। अतः जो वेदान्ती अथवा भृत-चेतनावादी लोग जिस प्रकार से जीव को बहा से अथवा

<sup>\*</sup> विस्तार तथा शास्त्रीय ज्ञान के लिए देखो, न्यायदर्शन २।१।१–२७॥ वैशेषिकदर्शन २ । २ । ४ ॥ वेदान्तदर्शन २ । ३ । १७ ॥

<sup>† &</sup>quot; यदाणुमात्रिको भूत्वा बीजं स्थास्तु चरिष्णु च । समाविशति संसृष्टस्तदा मूर्त्ति विमुञ्जति " ॥ मनु० १ । ५६ ॥

<sup>‡ &</sup>quot; ज्ञोऽतएव "॥ वेदान्त ३ । २ । १८ ॥

<sup>&</sup>quot; ज्ञ एवायमात्मा ज्ञातृस्वरूप एव, न ज्ञानमात्रं नापि जडस्वरूपः "— रामानुजः श्रीभाष्ये । तथा—

छेत्तुरछेद्यस्य चाभावे छेदनादेरसिद्धिवत् । अतो ऽहमर्थो ज्ञातैव प्रत्यगात्मेति निश्चितम् ॥ श्रीभाष्ये १ । १ । १ ॥

भौतिक जगत से श्रमित्र मानते हैं, सो उन का पेसा करना प्रत्येक श्रात्मा का श्रपमान करना है।

सत्य०-महाराज ! परमात्मा के साथ ही जीव को भी 'सुपर्शं' कहा गया है । क्या जीव भी सारी प्रकृति में पूर्ण हो कर विचरता है ?

महा०-म्रार्थ्य लोग जीवातमा को इस ग्रंश में दो प्रकार से मानते चले ग्राये हैं। कुछ यह मानते हैं कि यह शरीर-मात्र में ही पूर्ण है, ग्रर्थात साक्षात् व्यापक है। दूसरे पेसा समभते हैं कि शरीर में हृदय-देश में इस का मुख्य स्थान है, ग्रपनी चेतना से सारे शरीर में कार्य्यों को करता रहता है \*। जैसे दीपक एक स्थान पर पड़ा हुन्ना, सारे कमरे को प्रकाशित कर देता है, जैसे फूल सारे उद्यान को महका देता है, पेसे ही यहां भी चेतना का सर्वत्र प्रकाश हो जाता है। यह हृदय मेरु-दग्रड ग्रर्थात रीढ़ की हड़ी में दोनों कन्धों के मध्य में, हाती के पीछे को माना गया है। वेद में इस विचार का

<sup>\*</sup> देखो, वेदान्त सूत्र २।३।२४॥ उपनिषदों में मी देश-विशेष में ही जीव की स्थिति कही है, देखो आगे हृदय तथा कोश शब्दों पर टिप्पण, ९९, १००॥

सर्वसाधारण हृदय से ताल्पर्य उस चौ-कोठ हृदय ही समझते हैं जो हमारे फेफड़ों के बाएं और नीचे को, रक्त के शोधन तथा संचार का मूल-स्रोत है। पर नीचे दिये हुए प्रमाणों को देखकर, मूल में दिये हुए विचार की पुष्टि होती है।

<sup>(</sup>१) हृदय से असंख्य नाडियों का निकलना माना जाता है। देखो अथर्व० १०। २। २८॥ कौषीतकि० उ० ४। १९॥ छान्दोग्य०३।

## मृत भी पाया जाता है। इसी कारण परमात्मा को, जो कि

१३ ॥ ८। ६। १, ६॥ बृहदारण्यक० २। १। १९॥ ४। २। ३॥

- (२) इसका मस्तक के साथ संबंध होता है और फिर सब प्रेरणा होती है। देखो अथर्व० १०।८। २६॥
- (३) इडा, पिंगला, सुपुम्ना प्रसिद्ध नाडियां हैं। इन का वर्णन तथा संकेत सब अध्यात्म—विद्या के प्रन्थों में मिलता है। इन के अवस्थान के लिए कुछ नवीन प्रन्थों के प्रमाण देते हैं।

" गुदस्य पृष्ठभागेऽस्मिन् वीणादण्डस्य देहस्तृत् । दीर्घास्थि मूर्द्वपर्यन्तं ब्रह्मदण्डेति कथ्यते ॥ १ ॥ तस्यान्ते सुपिरं सूक्ष्मं ब्रह्मनाडीति सूरिभिः । इडापिंगळयोर्भध्ये सुपुम्ना सूक्ष्मरूपिणी " ॥ २ ॥

( उत्तरगीता २ । १३, १४ ॥ )

"तालुमूले सुपुम्ना सा अघोवक्त्रा प्रवर्त्तते । मूलाघारस्थयोन्यन्ता सर्वनाडी समाश्रिता । सा बीजभूता तत्त्वस्य ब्रह्ममार्गप्रदायिका ॥

(शिवसंहिता चतुर्थः पटलः)

- (४) वेदान्तसूत्र २।३।२४॥ तथा ४।२।१७॥ में हृदय और ३।२।७॥ में नाड़ियों का वर्णन आता है। वहीं जीव का स्थान है—देखो शिवगीता १०।३६॥ तथा देवी भागवत में देवीगीता ६।४१—४२॥ तथा हृत्यद्म के लिए देखो शिवगीता, १०। २४—२५॥
- (५) आधुनिक विचारकों ने अभी पूरी तरह यह निश्चय नहीं किया कि जीवन का मूल—स्त्रोत देह में कहां है। मस्तिष्क में ही अब तक माना जाता था। पर, कुछ नये अनुभवों ने रीढ़ की ही प्रधानता सिद्ध की है। इस लिए अब विचार

त्रातमा का ग्रन्तरातमा है, हृदेश में ही ध्यान श्रादि के लिए ठहरा हुग्रा माना गया है \*। इस विषय में वेद का सिद्धान्त इन मन्त्रों से निश्चित हो रहा है।

† (४) अष्टचक्रा नवद्वारा देवानां पूरयोध्या । तस्यां हिरण्ययः कोग्नः स्वर्गो ज्योतिषावृतः ॥ ज्यार्व १०।२।३१॥

(देवानाम्) दिव्य (पूः) पुरीं अर्थात् मानुष काया (अयोध्या) अति बलवाली (नवद्वारा) नौ द्वारोंवाली ‡ (अष्टचका) आठ

प्राचीन ऋषियों की बतायी हुई बात की ओर ही झुका चला जाता है। परिचय के लिए देखों—

Dr. Sperrington's article on 'Spinal Cord', Encyclopedia Britannica, 11th edition, Ladd, Physiological Psychology, pp. 249-50, 265-67 and 298 for quotations of and references to connected views and experiments.

ईश्वरः सर्वभृतानां हृद्देशेऽर्जुन तिष्ठति ।
 आम्यन् सर्वभृतानि यन्त्रारूढानि मायया ॥

गीता १८। ६१॥

तथा देखो छान्दोग्य ८।९।९॥ तथा अन्य प्रमाण जो कि पृष्ट ६९ के टिप्पण में दिये गये हैं॥

† ऋषि, नारायण; छन्द, अनुष्टुष् ; देवता साक्षाळह्मप्रकाशिनी ।

ै दो आंखें, दो कान दो नासिकाएं, एक मुख और दो मल-मृत्र बाहिर फैंकने के छिद्र। चकोंवाली क्ष जाननी चाहिए। (तस्यां) उस में (हिरग्ययः) प्रकाश-स्वरूप (कोशः) कोश है, वह (स्वर्गः) स्वर्ग है, क्योंकि वह (उयोतिपा) ज्योतिस्स्वरूप परमात्मा से (ब्रावृतः) व्याप्त हो रहा है॥

## (५) तासिन् हिरण्यये कोशे च्यरे त्रिप्रतिष्ठिते । तसिन् यद्यक्षमात्मन्वत्तद्वे ब्रह्मविदो विदुः ॥

ष्ठ्रथर्व १०।२।३२॥

(तस्मिन्) उस (हिरायये कोशे) चमकते हुए कोश में '(इयरे) जिस में तीन अरे लगे हैं, और (त्रिप्रतिष्ठते) जिस के तीन आधार हैं; † (तस्मिन्) उस में (यद्) जो

\* आठ चक्कों से तात्पर्यं आठ धातु हैं। शरीर का यही सारा स्वरूप है। वे यह हैं—त्वचा, मांस, हड्डी, रुधिर, मेद, मजा, वीर्य्य और ओज। या गीता के अनुसार शरीर के आठ विभाग इस तरह भी छे सकते हैं, पांच भूत, मन, बुद्धि और अहंकारः—

> " भूमिरापोऽनलो वायुः खं मनो बुद्धिरेव च । अहंकार इतीयं मे भिन्ना प्रकृतिरष्टधा " ॥ गीता ७ । ४ ॥

ं अरे का प्रयोजन परिधि को नाभि से जोड़ना है। प्रत्येक अन्तः करण प्रकृति की परिधि पर स्थित एक विन्दु के समान है। मूल प्रकृति के साथ उसे तीन गुण=सत्त्व, रजस् और तमस् ही अवस्था-भेद से जोड़ते हैं। इसी प्रकार हृदय-देश में चेतनता का स्रोत है। उस के आधार पर सारा शरीर प्रतिष्ठित होता है। शारीरिक सत्ता तीन भागों में बट रही है। स्थूल तथा सूक्ष्म इन्द्रिय-क्रिया=अन्नमय तथा प्राणमय कोश; मनोमय, जिस में मन; और विज्ञानमय, जिस में बुद्धि की प्रधानता रहती है।

(यत्तम्) पूज्य प्रभु (ध्रात्मन्वत्) जीवात्मा से युक्त है, (तर्) उसे (वै) ही (ब्रह्मविदो) ब्रह्मवेत्ता लोग (विदुः) जानने की इच्छा किया करते हैं।

> \* (६) पुण्डरीकं नवद्वारं त्रिभिर्गुणेभिरावृतम् । तासिन् यद् यक्षमात्मन्वत् तद्वै ब्रह्मविदो विदुः ॥ श्च० कां० १०। ८। ४३॥

(नवद्वारं) जिस के नौ द्वार हैं, ऐसा (पुगडरीकं) कमल (त्रिभिः) तीन (गुणेभिः) गुणों से (ब्रावृतम्) घिरा हुआ है। शेष पूर्व मन्त्र के समान ही है। इन मन्त्रों से यह विदित होता है कि वेद के ब्रानुसार प्रभु ही जीवातमा नहीं, वरन जीवातमा भिन्न है ब्रौर प्रभु उस के ब्रान्दर † प्रकाश कर रहा है। यह

ऋषि, कुत्सः; देवता, अध्यात्मम् ; छन्दः भूरित् अनुष्टुस् ॥

<sup>ं</sup> एवमेवायं पुरुषः प्राज्ञेनात्मना संपरित्वक्तो न बाह्यं किंचन वेद नान्तरं तद्वा अस्येतदासकाममात्मकाममकामं रूपं शोकान्तरम्॥ बृहदारण्यक० ४।३।२१॥

<sup>&</sup>quot; यो विज्ञाने तिष्ठन् " इत्यादि भी देखो, बृहदारण्यक० ३।०।२२ ॥ यहां 'विज्ञान ' का अर्थ शंकराचार्य जीवात्मा ही करते हैं । अपनी बात को पुष्ट करनेके लिये माध्यन्दिन शाखा का पाठ-भेद ' आत्मनि ' भी देने की कृपा करते हैं । अर्थ स्पष्ट है । परमात्मा आत्मा में अन्तर्यामी होकर मौजूद है । आत्मा उसके शरीर के समान है, इत्यादि । यह सब कुछ ठीक करके शंकर महाराज को अपना मायावाद फिर पीछे घसीटता है और वह उसी चक्र में पड़ कर इस स्पष्ट भेद को मिथ्या बतलाने की चेष्टा करते हैं । देखो शांकरभाष्य, वेदान्त सुत्र १ । २ । २ ० ॥

श्चात्मा एक सुनहरी, चमकीले कोश में निवास करता है श्रौरा यह कोश शरीर के एक भाग में है। इसे कमल के रूप में भी प्रकट किया गया है। इन विषयों को उपनिपदों तथा श्रन्य श्चाध्यात्मिक श्रन्थों ने भिन्न २ प्रकार से विस्तार करके वर्णन किया है ∗।

थ्रौर सुनो वेद कितना स्पष्ट हैः—

(७) न तं विदाथ य इमा जजानान्यद्युष्माकमन्तरं वभृव । नीहारेण प्रावृता जल्प्या चासुतृप उक्थशासश्चरन्ति ॥ यज्ज०१७।३१॥

उपदृष्टाऽनुमन्ता च भक्तां भोक्ता महेश्वरः ।
परमात्मेति चाप्युक्तो देहेऽस्मिन् पुरुषः परः ॥ गीता १३ । २२ ॥
केदेखो मुण्डक०२ । २ । ९ वासुदेव० ३; आत्मप्रबोध० १; केवल्य०
प; मैत्री० ६।१ ॥ छान्दोग्य० ८।८।३ ॥ बृहदारण्यक० ४।३।७ ॥ कठ०६।९ ॥
श्वेताश्वतर० १।३।३ ॥ मंत्री० ६।२७,३०,३४ ॥ प्रश्न० ३।६ ॥ योगतत्त्व०९;
गीता १५ । १५ ॥ छान्दोग्य० ३।१४।३ ॥ बृहदारण्यक० ४।२।३॥ ४।४।२ ॥
इत्यादि, अनेक स्थलों पर आत्मा को हृदय में विराजमान होता हुआ माना
गया है । प्रभु का दर्शन उस आत्मा में वहीं पर ही हो सकता है । अतः
ध्यानादि वहीं पर करने का उपदेश पाया जाता है ॥

स्वामी दयानन्द जी ने जब लिखा कि रीढ़ की हड्डी पर ध्यान लगाना चाहिए, तो लोग उपहास किया करते थे। पर, यह उन की अपनी मूर्खता का ही बिलास था। वहीं तो प्र्वोक्त प्रकार से आत्मा का निवासस्थान = हृदय है और उसी कमल-रूप में प्रतिष्ठित सूक्ष्म आत्मा को अपने अन्दर सूक्ष्मतर प्रभु के दर्शन होते हैं। अब पाठक प्रार्थना में अन्तिम श्लोक के अथों पर पुनः ध्यान करें॥ है मनुष्यो, तुम (तम) उस परमदेव को (न) नहीं (विदाध) जानते हो, (यः) जिस ने (इमाः) इन प्रजाओं को (जजान) उत्पन्न किया हुआ है। (युप्माकम्) तुम्हारे (अन्तरम्) अन्दर (अन्यत्) तुम से भिन्न वह (बभव) विराजमान है। संसार के लोगों से वह क्यों दूर है, इस का भी हेतु वतलाया है। वे लोग (नीहारेण) अविद्यारूगी कुहीर से तथा (जल्प्या) कुतर्कों और शुष्कवादों से (प्रावृताः) घिरे रहते हैं (च) और (असुतुपः) सांसारिक विषयों की तृप्ति को ही जन्य बनाते हैं। ऐसे ही (उक्थशासः) स्तोत्रपाठी ही (चरन्ति) बने फिरते हैं। क्या सुन्दर भाव है। परमात्मा हमारे अन्दर है, पर हमारी प्रवृत्ति उधर नहीं। हमारा ध्यान विषयविलास की पूर्ति में ही लगा रहता है। इस कुतर्कों में पड़े रहते हैं या तोते की भान्ति विना अध्यात्मतत्त्व के ज्ञान के मन्त्रों की रट लगाये जाते हैं। इसी का यह फल है कि यह मन्त्र हमारे लिये चुप रहते हैं।

मा०-महाराज! यह तो अब ख़ूब समक्त में आगया कि संसार में तीन अनादि तत्त्वों का मानना ही ठीक है। पर यह जो आप ने मन्त्र का अर्थ करते हुए कहा था, कि जीव फलों को स्वाद से भोगता है, इस में अभी कुछ आशंका है। सारा संसार तो दुःख की ही शिकायत करता है। जीवन को दुःख-सागर ही कहा जाता है। वेदान्त में, बुद्ध-धर्म में तथा अन्य मतों में भी इस लोक को जाल से उपमा दी गयी है। इस विष-वृत्त से सुख की उपज कैसे?

महा०-प्रिय ! श्रभी कहे हुए संसार के स्वरूप को मन में स्थिर करो । श्राज तुम्हारे इस प्रश्नका उत्तर पूरानहीं दे सकूंगा। पर, इतना कह सकता हूँ, कि न संसार सर्वथा सुखमय है थ्रौर न दुःखमय ही है। हम थ्रपने कर्मों से जैसे चाहें, इसेथ्रपने लिए बना लेते हैं। वेद में 'स्वादु' के प्रयोग का प्रयोजन यह समभाने का है कि सुख तो स्वाद से भोगना ही है, दुःख भी यदि द्यावे, तो प्रभुकोनकोस कर, ग्रपनेही ग्रपराधको समभने का स्वभाव डालना चाहिए। वेद का यह ब्राशय भी ग्रवश्य है कि यहां यदि हम समभ सोच कर रहें तो वस्तुतः प्रभु ने सारी सामग्री सुख के लिए ही बनायी है। पर हम ने अपनी मुर्खता के कारण अपने जीवन को दुःखरूप वना लिया है। इस ग्रवस्था में भी सुख का श्रादर्श हमारे से श्रोफल नहीं होता। डूबते २ जो सहारा मिल जाता है, उसे भी श्रानन्द से ग्रहण करते हैं ग्रौर फिर ग्राने वाले सुख की प्रतीत्ता करते हुए बीच वाले दुःख को भी शान्ति से धारण कर लेते हैं । यह साधारण सांसारिक ब्रनुभव की बातें हैं \*। ब्राज के लिए विचारने योग्य वात चीत बहुत होगयी है। वेद घ्रथाह है। जितना सुनें, उतना ही पुराय है । कल ठीक समय पर झाजाइए ।

सत्यकाम और मायाराम ने महात्मा के पांव हुए और कमी वेद की महिमा, कभी गुरु की कीर्त्ति का गान करते हुए अपने आश्रम पर आ पहुँचे॥

इति तत्त्व-सन्देशे प्रथमाध्याये प्रथम उच्छ्वासः॥

यदेवोपनतं दुःखात् सुखं तद्दसवत्तरम् ।
 निर्वाणाय तरुच्छाया तप्तस्य हि विशेपतः ॥ (कालिदासः)
 सुखं हि दुःखान्यनुभूय शोभते,
 घनान्धकारेष्विवदीपदर्शनम् । ( श्रृद्दकः )

# द्वितीय-उच्छ्वास

100 m

#### सुख−दुःख

महा०-मायाराम जी, कल जब आप चले गये, तो मैं ने अन्त वाली वात पर फिर विचार किया। मेरी इच्छा यह है कि आज आप को वतलाऊं, कि वेद के अनुसार सुख और दुःख का विभाग कैसे होता है और, कि दुःख दूर कैसे हो सकता है?

सत्य०-महाराज, इस के साथ ही यह भी स्पष्ट करिये कि दुःख है ही क्या ? क्या यह कोई स्वतन्त्र पदार्थ है या केवल सुख का न होना ही दुःख है ?

महा०-कुञ्च उदाहरणों से ही यह श्रति कठिन विषय सुगम हो जावेगा। एक मनुष्य एक काम करना चाहता है, दूसरा उस के मार्ग में बाधारूप हो रहा है। उसे दुःख होता है। रोगी का चित्त चाहता है, चटपटी वस्तुश्रों को खाऊं। वैद्य रोकता है। उसे दुःख होता है। बालक चान्द पकड़ने की इच्छा से उञ्जलता है। गिर पड़ता है श्रौर चान्द भी नहीं मिलता, उसे दुःख होता है। मैं चाहता हूँ कि कभी भी बीमार न होऊं, पर श्रचानक हो जाता हूँ, मुक्ते दुःख है। मेरे भोजन का समय है। रोटी में देर हो जाती है। मुक्ते दुःख है। कुञ्च काम करते २ चाकू से उंगली कट जाती है, दुःख होता है। कोई संबन्धी मरता है, दुःख होता है।

इन उदाहरखों को हम कुछ विभागों में बांट सकते हैं। (१) परतन्त्रता के कारण दुःख (२) त्रशक्तता के कारण दुःख (३) मुर्खता के कार्रण दुःख। यदि गहरी दृष्टि से देखा जावे, तो श्रज्ञान श्रथवा मिथ्या ज्ञान ही दुःख का मुख्य कारण है । जब एक ग्रादमी जानता है कि ग्रमुक कार्य्य अवश्य एक दूसरे ब्रादमी के क्राधीन है ब्रौर वह नहीं चाहता कि उसे किया जावे, तो जो सुखी रहना चाहता है उसे उस के करने की इच्छा ही नहीं करनी चाहिए। एक मनुष्य स्वास्थ्य के नियमों को भली भान्ति समभ कर उन का पालन करता है, वह सुखी है। जो उन का उल्लंघन करता है, वह अपने ही अज्ञान के कारण दुःख पाता है। जब बालक बड़ा होता है वह श्रपनी पहिली मुर्खता से लिजित होता है। श्रव वह चान्द के प्रहरा करने की लालसा नहीं करता। इसी प्रकार दूसरे उदाहरणों में भी घटा कर देख सकते हैं कि, यदि वास्तविक समस्या का ठीक स्वरूप समभ्त लिया जावे, तो बहुत सा दुःख दूर हो जाता है। सन्तोष द्यौर शान्ति पैदा होकर सहन करने की शक्ति बढ़ जाती है। दुःख के घ्रपने भी दो विभाग हैं। एक तो केवल सुख के ग्रमाव को ही दुःख कह लेते हैं। जैसे किसी का सम्बन्धी मर गया है । उसे क्या दुःख है ? यदि सूद्रम दृष्टि से देखा जावे तो यही निश्चय होता है कि उस संवंधी के दर्शन,मेल-मिलाप ब्रथवा सहयोग से जो उसे शारीरिक, मानसिक ब्रथवा ब्रन्य किसी प्रकार का लाभ होता था, उस का श्रभाव **ही श्रव** सहा नहीं जाता । यह इस बात से थ्रौर भी स्पष्ट हो जाता है कि जब कोई ऐसा संबंधी मरता है, जो हेश दिया करता था, तो उसे वस्तृतः अन्दर से कोई दुःख नहीं होता। लोगों को दिखाने के लिए भले ही आंस गिरा लेता हो। परन्तु जब मेरी उंगली कट जाती है, तो जो दुःख होता है, वह केवल उस सुख का अभाव ही नहीं, जो उस के कटने से पूर्व मैं अनुभव करता था, बल्कि वास्तविक पीड़ा भी होती है। अतः इस बात से इनकार नहीं हो सकता कि दुःख भी स्वतन्त्ररूप से संसार में मौजूद होता है।

मा०-जो २ परवश होता है, वह दुःख होता है, यह लक्षण क्यों न माना जावे ? एक दास-जाति स्वतन्त्रता चाहती है। विदेशी राजा उसे दवाए रखता है। यहां परतन्त्रता ही से दुःख होता है। इसी तरह चान्द चाहने वाला वालक भी पृथिवी श्रादि के श्राकर्षण के नियम के वश में फंसकर ही दुःखी होता है। बहुधा देखा गया है, हज़ार नियम पालन करने पर भी रोग श्रा दवाता है। उस समय सभी कहते हैं, सुख दुःख शरीर का भोग है, किसी के वस की वात नहीं। यह हमारी परतन्त्रता ही है, जो श्राकाश में उड़ने से हमें रोकती है। इस पराधीनता के ही कारण इस संसार-चक्र में हम पड़ते हैं। यही पिशाची हमारी सब भावनाश्रों श्रोर उमंगों को पद-दिलत करके, धूरती हुई सब दुःखों का मूल बनी हुई दिखाई देती है।

महा०-क्यों सत्यकाम जी, आप का इस विषय में क्या विचार है।

सत्य॰-महाराज, जो श्राप ने श्रमी उपदेश किया है, मुक्ते

७४

तो उसी में ही सचाई प्रतीत होती है। परतन्त्रताँके करते हुए मुक्ते इसके दो प्रकार दिखाई देते हैं।(१-) स्वाभाविक (२-) थ्रज्ञान-जन्य।जीवात्मा श्रनादि होता हुश्रा भी सदा परमात्मा के नियमानुसार ही रहने से सुखी रह सकता है। इस परतन्त्रता में सुख तो है, परन्तु दुःख नहीं। दूसरी परतन्त्रता सचमुच दुःख-दायक है। पर, वह हमारे श्रपने श्रपने श्रज्ञान की उपज होती है। ब्रज्ञान के ही कारण मान, मोह, ईर्षा, द्वेष ब्रादि दुर्गुण, देश विद्रोह तथा कुल-विकय श्रादि कर पाप हम में श्राते हैं । जब भाई २ के ख़ून का प्यासा फिरता है, तो तीसरा श्राकर पंच वन वैठता है। जैसे एक प्रसिद्ध कथा में दो विहियों को एक वानर ने रोटी से वञ्चित कर दिया था, वैसे ही यह राजनैतिक पंच भी दोनों पत्नों को नीचे गिरा कर, उनकी ग्रीवा पर सवार होकर क्रियात्मिक रूप से सांसारिक नीति का उपदेश करते हैं । श्चतः इस परतन्त्रता से पैदा होने वाले दुःखों की परम्परा का मूल कारण अज्ञान ही हुआ । वालक के रोने में भी अज्ञान का ही खेल दिखाई देता है। ब्राकर्षण-शक्ति ही तो उसे इस पृथिवी पर बसा, जीवन के निर्वाह में सौ तरह से सहायता दे रही है, ब्रौर पृथिवी को सूर्व्य के चारों ब्रोर घुमा रही है । यदि एक न्नण के लिए ही इस में ब्राग्रमात्र भी ब्रन्तर पड जावे, तो कोई कहां हो, कुळ पता नहीं। प्रज्ञान-वश ही वह बालक भ्रापनी स्थिरता की कारण शक्ति का मुकाविला करके जब श्र्यस्थिर होने से रुकता है, तो उस का शोक करना क्या कोई कम तमाशे की बात है ! इसी प्रकार रोगी के उदाहरण से भी समक लेना चाहिए। जितना वह नियमों का अधिक पालन करता रहा, उतना ही उसे अब दुःख कम तंग करेगा। अभी आपने उपदेश किया है कि संसार में तीनों तत्व अनादि हैं। प्रत्येक के लिये अपने २ स्वरूप के अनुसार कुछ नियम हैं। उनका उचित प्रकार से चलना ही संसार है। यदि प्रत्यत्त कोई दोष न होने पर भी मनुष्य को कोई दुःख आ घेरता है, तो उसे यही विचार करना चाहिए कि मैंने इस जन्म से पूर्व अपने जीवन में अज्ञान के कारण कुछ बुरे कर्मों का सञ्चय किया था। उसे ही अब भोग कह कर पुकारते हैं। उसके लिए परमात्मा का कोई दोष नहीं। वह अपनी ओर से न किसी के साथ अन्याय करते हैं, और न किसी के प्रति कर्ता करते हैं \*। इम स्वयं ही बनते हैं और स्वयं ही अज्ञान के कारण विगड़ते हैं।

महा०-बहुत ठीक। श्रापने मेरा भाव समभ लिया है। श्रसम्भव की इच्छा करना श्रनुचित है। उसका पूरा न होना वस्तुतः दुःख नहीं, वरन सुख ही है। जो प्राणी उस परम पिता के शासन में रहते हुए, सर्व प्रकार का ज्ञान सम्पादन कर, मर्यादा

'पुण्यो वे पुण्येन कर्मणा भवति पापः पापेन' । बृहदारण्यक ३।२।१३॥

'यथाकारी यथाचारी तथा भवति, साधुकारी साधुर्भवति पापकारी पापो भवति.....यत्कर्म कुरुते तद्भिसंपद्यते । बृहदारण्यक० ४।४।५॥

 <sup>&</sup>quot;वेषम्यनेष्ट्रैण्ये न सापेक्षत्वात्तथा हि दशियति' । वेदान्त २।१।३४॥
 इसकी व्याख्या करते हुए श्रो शंकराचार्य कहते हैं:—

<sup>&</sup>quot;अतः सुज्यमानप्राणिधर्माधर्मापेक्षा विषमा सृष्टिरिति नायमीश्वरस्या-पराधः । ईश्वरस्तु पजन्यवद्द्रष्टन्यः' । अपना कर्म ही हमारे जीवन के लिए उत्तरदायी है।

में रहते हैं, कल्याग्रकारी नियमों को अपने आचरण में लाते हैं, उन्हें सुख होता हैं। संसार दुःखमय नहीं। सभी के लिए यह सुखमय वन सकता है। केवल ज्ञान, आचरण और मर्यादा की आवश्यकता है। परमात्मा और सृष्टि का ज्ञान पैदा करके जीवन के प्रत्येक विभाग में उन्नत होना और अन्त में मोत्त के आवन्द का भागी बनना ही हमारा आदर्श है। इस की प्राप्ति अति दुर्लभ है। कोई २ विरला, महात्मा ही पार पहुंचता है। पर जितने पग धरे जा सकें, उतना ही सुख है।

जितना प्रभु-भक्ति से सन्तोष उपजता है, उतना सुख है। जितना पापाचरण करके सुख रुकता है, उतना दुःख है। कल ग्राप को ऋ०१।१६४। २० के ग्राधार पर उपदेश किया था। ग्राज मेरे सामने मं०२१ वां श्रौर २२ वां हैं। ग्रव ग्राप ग्रासानी से इनका ग्रर्थ समक्त जावेंगे।

## \*(१) यत्रा सुपर्णा अमृतस्य भागमनिमेषं विद्थाभिस्वरन्ति।

<sup>\*</sup> ऋषि, दीर्घतमाः; देवता, विश्वेदेवाः; छन्दः, त्रिष्टुभ् । निरुक्त-कार ने इसे सूर्य्य तथा जीवात्मा पर छगाया है। श्री सायणाचार्य्य ने यास्क का अनुसरण करते हुए भी मायावाद को सूंघने का यह्न किया है। पर यहां तो उस की गन्ध भी नहीं। आविष्ट होने वाला और करने वाला अलग २ वर्णन हो रहे हैं। इसका नाम खींच तान है। ब्रिफिथ के अनुसार सुपर्ण=ऋत्विज और इनः=सोम। पर कोई प्रमाण नहीं। सुपर्ण=जीव, श्वेताश्वतर० ने तथा स्वा० दयानन्द ने ऐसे ही लिया है। ऊपर देवता पर ही भाष्यकार ध्यान करते, तो क्यों वेसुध होते।

इनो विश्वस्य भ्रुवनस्य गोपाः स माधीरः पाकमत्रा विवेश ॥ ८ ॥

ऋ०१।१ई४।२१॥

(यत्र) जिस प्रभु में (सुपर्णाः) समस्त प्राणी (श्रमृतस्य भागम्) श्रमृत श्रर्थात मरण से इटने के भाग को (श्रनिमेषम्) निरन्तर (विद्या) ज्ञान द्वारा (श्रमि—स्वरन्ति) प्राप्त करते हैं, (सः) वह (विश्वस्य) समग्र (भ्रवनस्य) ब्रह्मागड का (इनः) स्वामी (श्रीरः) सर्वज्ञान से युक्त , (पाकम्) पक्के ज्ञान को (मा) मुभे (श्राविवेश) स्वयं रुपालु हो कर प्राप्त करावे । श्रर्थात परमात्मा जिस प्राणी के हृदय—मन्दिर में श्रपना सिंहासन जमाते हैं, जिस के श्रद्धा—भाव को वह स्वीकार कर लेते हैं श्रवह सब नियमों का ज्ञाता होकर सब दुखों से मुक्त हो जाता है। जब तक उस जगदीश्वर की रुपा नहीं होती, हम श्रन्थकार में ही डोलते हैं श्राह्म जिए प्रभुभिक्त से, सच्ची श्रद्धा से दिव्य- ज्ञान उपार्जन करने का ही यल सबको करना चाहिये। इसी प्रसंग में एक दूसरे स्थान से मन्त्र श्राप को सुनाता हूं।

(२) " अहमेव खयमिदं वदामि जुष्टं देवेभिरुत मानुषे-

श्वासमात्मा प्रवचनेन लभ्यो न मेध्या न बहुना श्रुतेन ।
 यमेवैष बृणुते तेन लभ्यस् तस्यैष आत्मा विवृणुते तन् स्वास् ॥
 मुण्डक ३ । २ । ३ ॥

ர் ऋ॰ ऋषि वागाम्भृणी, देवता वागाम्भृणी; छन्दः त्रिष्टुप् ॥

भिः । यं कामये तं तम्रुग्रं कृणोमि तं ब्रह्माणं तमृपिं तं सु-मेधाम् ॥ ९ ॥"

ऋ० १०। १२४। ४

(ग्रहम्) में दिव्य-वाणी (स्वयं) ग्रपने ग्राप (एव) ही (इदं) यह कहती हूं। मेरे इस कथन का (देवेभिः) देवताओं (उत) ग्रौर (मानुपेभिः) साधारण मनुष्यों ने (ज्ञुष्टम्) श्रनुभव किया हुग्रा है। (यम्) जिसे (कामये) में स्वीकार करती हूं (तंतम्) उस २ को (उग्रम्) ग्रोजस्वी (ब्रह्माणम्) सब वेदों का विद्वान (ऋषिम्) सृद्धम दर्शन वाला तथा (सुमेधाम्) श्रव्ही बुद्धि वाला (इर्गोमि) बना देती हूं।

श्रव कल वाले मन्त्र के साथ विषय की संगति जुड़ जानी चाहिए। ज्ञानी पुरुषों के लिए संसार और मनुष्य जीवन मोज्ञ का उपाय है। वह श्रपने कर्म का फल स्वाद श्रर्थात शान्ति-रस से युक्त होकर भोगते हैं। श्रज्ञानी लोगों के लिए यह जीवन वस्तुतः दु:खरूप होजाता है, यह उसके श्रागे २२ वें मन्त्र का भाव है। वह मन्त्र इस तरह है।

(३) अयस्मिन् वृक्षे मध्वदः सुपर्णा निविशन्ते सुवते चाधि विश्वे । तस्येदाहुः पिप्पलं स्वाद्वग्रे तन्नोन्नशद्यः पितरं न वेद ॥ १० ॥

**ऋ०१।१ई४।२२॥** 

ऋषि दीर्थतमाः, देवता विश्वदेवाः,—छन्दः स्वराट् पंक्तिः ॥

(यस्मिन्) जिस (वृत्ते) वृत्त पर (मध्वदः) सुख की कामना करने वाले \* (सुपर्णः) जीव (निविशन्ते) निवास करते (च) धौर (धिधसुवते) उत्तरोत्तर अपनी वृद्धि करते हैं, (इत्) निश्चय रूप से (तस्य) उस के (पिप्पलम्) फल को (स्वादु-ध्रग्ने) कमशः स्वादु (ध्राहुः) कहते हैं। (तत्) उस स्वादु फल को (उत्) वस्तुतः वह (न) नहीं (नशत्) प्राप्त होता (यः) जो इस सम्पूर्ण जीवन के (पितरम्) नियामक प्रभु धौर उस के नियमों को (न वेद्) नहीं जानता और उन पर नहीं चलता ।।

यह संन्नेप से वेद के अनुसार सुख और दुःख की व्यवस्था है। जीवात्मा को पूर्ण स्वतन्त्रता है, जैसे चाहे अपने आप को बना ले। परन्तु सुख-सिद्धि के लिए तत्व-क्षान का होना अत्यन्त आवश्यक है :। यह नहीं हो सकता कि उस मार्ग पर

 <sup>\*</sup> स्वाद छे २ कर खाने वाछे, स्वादु मधु अर्थात् मीठे फलों के खाने वाछे, सुख के इच्छुक।

<sup>ं</sup> इस मन्त्र में वृक्ष और सुपर्ण का वही अर्थ है, जो पूर्व हो चुका है। सायण फिर भी वृक्ष=परमात्मा करता हुआ नहीं घबराता । सुपर्ण=इन्द्रिय करके परमात्मा के साथ जोड़ता है। उसका वेदान्त यहां भी उसके साथ है। ग्रिफिथ तो निराश होचुका है कि कोई ठीक अर्थ नहीं जानता।

<sup>‡</sup> किस प्रकार मिथ्या ज्ञान से दोषवान् होकर, कर्मबन्धन में मनुष्य पड़ कर जन्म जन्मान्तर में दुःख पाता है और कैसे तत्त्व-ज्ञान के हो जाने पर इस कष्ट का मूलोच्छेद हो सकता है, इसके लिए न्याय-शास्त्र में गोतम मुनि ११९१२ में कहते हैं:—"दुःखजन्म-प्रवृत्ति-दोषमिथ्याज्ञानानामुक्तरोत्तरापाये तदनन्तरापा-यादपवर्गः"॥ इसी प्रकार "यदा चर्मवदाकाशं वेष्टविष्यन्ति मानवाः। तदा देवमविज्ञाय दुःखस्यान्तो भविष्यति"॥ श्वेताश्वतरं, ६। २०॥

चले विना ही आनन्द को पा सके। इस जीवन में भी जीवातमा उन्नित अथवा अवनित कर सकता है। पर, केवल एक जीवन में समाप्ति नहीं हो जाती। आतमा नित्य है। अपने २ कर्मानुसार हमारी गित होती है। आतमा की अमरता, पुनर्जन्म का मूल स्वरूप और परम लच्च की प्राप्ति का साधन वेद के अनुसार अब कल ही आप के सामने रक्ख़ंगा। सोने से पूर्व आज के वार्त्तालाप के ऊपर अवश्य विचार करके परमातमा से प्रार्थना करना कि 'हे भगवन ! हमें अपनी शरण में स्वीकार करो'।

इति तत्व-सन्देशे प्रथमाध्याये द्वितीय उच्छुवासः ॥



# तृतीय उच्छ्वास

# जीवका वर्णन।

सत्य०-महाराज ! आप ने कल कहा था कि आज आप जीवातमा की नित्यता तथा मृत्यु के पश्चात दूसरे शरीरों में गति का वर्णन सुनाएंगे । अवश्य ही यह रूपा कीजिए । मेरे एक मित्र अभी विलायत से पढ़कर आए हैं । उनका कहना है, कि आतमा के सम्बन्ध में वेद में विशेष उपदेश नहीं । पुन-र्जन्म के विषय में तो वह ऐसा कहते थे, कि यह सिद्धान्त भील और गोगड आदि जातियों से आर्थों ने प्रहण किया है और इस का वेद में कोई मूल नहीं पाया जाता \* । भगवन, आज कल पश्चिमी विचारों का ही अधिक प्रचार है । इसलिए कुछ ऐसे मन्त्रों का उपदेश करें, जिन से इस विषय पर प्रकाश पड़े ।

महा०-जैसा कि मैंने गत दो तीन दिनों में आपके सामने वेद के अनुसार संसार के स्वरूप को वर्णन करने का यत्न किया है, ऐसे ही आज भी जीवातमा के विषय में मुख्य रूप से कहता हूं।

<sup>&</sup>quot;It seems hardly likely that so far-reaching a theory should have been developed from the stray fancies of one or two later Vedic poets. It seems more probable that the Aryan settlers received the first impulse in this direction from the aboriginal inhabitants of India." MacDonell. Sanskrit Literature, p. 387.

\* "(१) अनच्छये तुरगातु जीवमेजद्भुवं मध्य आ पस्त्यानाम् । जीवो मृतस्य चरित स्वधाभिरमर्त्यो मर्त्येना सयोनिः ॥ ११ ॥"

#### ऋ०१।१६४।३०॥

श्चातम-श्रमुभव को प्राप्त कर के कोई योगी महातमा श्रपने स्वरूप को इस प्रकार प्रकट करता है। (पस्त्यानाम ) शरीर रूपी घरों के (मध्ये) मध्य में (ध्रुवम) निश्चल रहते हुए (जीवम) प्राग्त को धारण करते हुए, मेरी इस किया से ही (अनत) श्वास लेते हुए (एजत) कांपते हुए श्रोर (तुरगातु) शीघ्र-गतिवाले (शरीर को) (श्रा-शये) धारण कर रहा हूं। (मृतस्य) जिसे हम मरा हुश्रा कहते हैं, उसका (जीवः) जीवातमा (बस्तुतः) मरता नहीं, बल्कि (स्वधाभिः) श्रपने कर्मों श्रथवा संस्कारों के द्वारा (चरति) विचरता है। (श्रमर्त्यः) वह मरने वाला नहीं है (मर्त्येन) मरने वाले (शरीर) के साथ (सयोनिः) इकट्टा प्रकट होता है †।

ऋषि दीर्घतमाः; देवता विश्वेदेवाः; छन्दः पङ्क्ति ॥

<sup>ं</sup> सायण भाष्य करता हुआ कहता है:—"अनेन देहस्यासारता जीव-स्य नित्यत्वं च प्रतिपाद्यते"। अर्थ में थोड़ा सा भेद है। द्विटने तथा सायण तीसरे पाद में रुकते हैं। इस प्रकरण के मन्त्रों के पाठ से 'स्वधा' का युक्त अर्थ स्पष्ट होजावेगा। स्व-धा=अपने में धारण किया जाने वाला संस्कारों या कमों का समूह। स्वा० द्यानन्द ब्रह्म पर लगाते हैं। पर अर्थ पूरा करने के लिए एक वाक्य साथ जोड़न। पड़ता है।

इस मन्त्र में जन्म ग्रौर मरण के रहस्य को वड़ी उत्तमता से खोला है। यह वही जीव की श्रमरता का सिद्धान्त है जो श्रार्य्यधर्म की एक बड़ी विशेषता है । यह वही श्रमय करने वाला सिंहनाद है, जिस ने उत्साह-हीन अर्जुन को पुनः खड़ा किया, जिस ने वैदिक धर्म के वड़े २ सेवकों को जान हथेली पर रखकर काम करने के लिए तैय्यार किया। मनुष्य केवल मुट्टी भर मिट्टी का पुतला नहीं है। आत्मा केवल वायुरूप या नाश हो जाने वाला सांस भी नहीं है, यह वह तत्त्व है जो शरीरों को धारण करता हुआ भी निश्चल रहता है। इस की शक्ति से जड़ देह भी श्वासादि की कियाओं को करने लग जाता तथा नाना प्रकार से गति-युक्त होजाता है। सोचा जावे, तो इस नियन्ता की चेतन-सत्ता का वियोग होते ही, जीवन और मर्ग का भेद खुल जाता है। नासिका भी है, फेफड़ा भी है, मुँह भी खुल रहा है, पर .....! ईथर, बरागडी या दूसरे उत्तेजक द्रव्यों से भले ही हम शरीर को कुब्रु जगा लें। पर जब तक श्रात्मा श्रन्दर है, तभी तक यह जगाना सफल होसकता है। श्रात्मा के निकले पीछे तो वैसे ही दो चार मिनटों का तमाशा है। जीवन वापिस नहीं आ सकता। पैट्रोल के स्थान पर मिट्टी का साधारण तेल कब तक मोटर चलाएगा ?

गर्भ के अन्दर एक मांस के लोथड़े में जीवन के चिन्हों का प्रकाश एकाएक अपने आप नहीं होता । चेतनता, सोच और विचार, हृदय की गति, फेफड़े के कार्य्य, आमाशय और एका-शय की भोजन पचाने की किया तथा मस्तक की संस्कार-

ब्रह्म करने की शक्ति से सर्वथा भिन्न ही है । वह इन सभी को नियम में रखने तथा ग्रपनी इच्छानुंस।र वर्तने वाली पृथक् ही शक्ति हैं 🛊 । विज्ञान वेत्ता हैरान हैं, कि यह जीवन कहां, से त्रौर केसे ब्राया । प्राणि−शास्त्र वालों के ब्रानुसार प्रत्येक गर्भ में मूल-जीवन कोश (primary cell) एक ही श्राकार वाला होता है। पर भट बढ़ते हुए स्त्री के गर्भ से वालक, गौ के गर्भ से बक्डा थ्रौर वकरी के गर्भ से मेमना ही निकलता है। त्रन्त में ब्राकर उन्हीं लोगों को जो विना प्रत्यत्त-प्रमाग ( observation and experiment) के बात ही नहीं करते. ऐसे बेतुकी हांकने पर बाधित होना पड़ा है, कि देखकर ब्रार्श्चर्य होता है। कोई तो यह कहते हैं कि जब कोई पेसा तारा ट्रटता है, जहां पर पहिले बस्ती थी, तो उसके प्रभाव से पृथ्वी पर भी जीव ब्राजाता है 🕆 । ख़ूब ! बड़ी दूरकी सुभी । प्रश्न तो यह फिर वैसे का वैसा ही रहा। वहां पर जीवन इन जड़ पदार्थी के मध्य में कहां से क्राग्या ? इसी प्रकार दूसरी एक क्रौर कल्पना की गई है, कि श्राकाश में सर्वत्र फैले हुए जीवनै के क एके हैं, उनके संसर्ग से ही जीवन पेदा होता है । इन सब

<sup>\* &</sup>quot;I perceive, not as a theory, but as a fact, that life is itself a guidinig principle, a Controlling agency"—Lodge. Life and Matter, p. 134.

<sup>†</sup> Failing in their attempts to explain life on the strength of Evolution, the scientists have resorted to the theories of Cosmozoa and Pan-Spermia for the advent of life on earth...

से अञ्झा और अनुभव पर आधार पाप हुए वेद का अनेक, नित्य जीवों का सिद्धान्त है, जिसका अभी वर्णन हो रहा था। शरीर का नाश हो जावेगा, पर जीव अपने कर्मानुसार गति को प्राप्त होता है । हां वेद भी यह कहता है, कि मर्त्य के साथ सम्बन्ध को प्राप्त करके ही इस अमर्त्य आत्मा का जगत में व्यवहार दिखाई देता है। शरीर भी मर्त्य उसी प्रकार है जैसे पहिले आप को बता चुके हैं। परिवर्त्तन अथवा रूप का भेद ही होता है, अत्यन्त नाश नहीं होसकता । जीवातमा में यह भी संभव नहीं, इसी लिए उसको अमर्त्य कहा है।

(२) † अपर्श्य गोपामनिपद्यमानमा च परा च पथिभि-श्ररन्तम् । स सभ्रीचीः स विषुचीर्वसान आ वरीवर्त्ते भ्रव-नेष्वन्तः ॥ १२ ॥ ऋ०१। १६४। ३१॥

.......These stellar and inter-stellar Theories hardly help us in forming a correct conception regarding the actual mode of origin of life, but rather drive us to a conveniently inaccessible corner for the investigation of the question." Guha, Jivatman in the Brahma-Sutras P. 67—68.

 <sup>&</sup>quot; योनिमन्ये प्रपद्यन्ते शरीरत्वाय देहिनः ।

स्थाणुमन्येऽनुसंयन्ति यथाकर्म यथाश्रुतम् ॥ कठ० ५ । ७ ॥

<sup>&</sup>quot;तदेष श्लोको भवति । सक्तः सहकर्मणैति लिंगं मनो यत्र निषक्त मस्य। प्राप्यान्तं कर्मणस्तस्य यत् किञ्चेह करोत्ययम्। तस्माल्लोकात्पुनरैत्यस्मै लोकाय कमेणः"। बृहदारण्यक० ४ । ४ । ६ ॥

<sup>†</sup> ऋ० १ । १६४ । ३१ ॥ ऋषि दीर्घतमाः, देवता विश्वे-देवाः; छन्दः निचृत् त्रिप्टुप् । अथर्व, ९ । १० । ११ ॥ अध्यातमदेवत्यम् ॥

( गोपाम् ) इन्द्रियों के स्वामी, जीव को ( मैं ) ( श्रपश्यम् ) देखता हूं कि ( ग्रानिपद्यमानम् ) वह नष्ट नहीं होताः (पथिभिः) बहुत मार्गों से (आ च परा च) इधर और उधर (चरन्तम्) विचरता है । (सः ) वह ( सभ्रीचीः ) साथ रहने वाली शक्तियों तथा (विषूचीः) इधर उधर से ध्राने वाली वासनाश्रों से ( वसानः ) ढका हुआ ( भुवनेषु ) लोक लोकान्तरों के ( अ्रन्तः ) मध्य में ( श्रावरीवर्ति ) श्राता श्रौर जाता है † । इस मन्त्र में भी जीवात्मा को शरीर का स्वामी तथा अविनाशी कहा है। प्रत्येक ब्रात्मा में कुठ स्वाभाविक शक्तियां हैं। इन्हें हम इच्छा, द्वेष, प्रयत्न, ज्ञान, तथा सुंख, दुःख के ब्रानुभव के नाम से वर्णन कर सकते हैं। जहां चेतन आत्मा विद्यमान है, वहां यह बातें पाई जा सकती हैं। दूसरे शब्दों में यह चिन्ह हैं जिन से किसी स्थान पर आतमा का हम अनुमान कर सकते हैं। मनुष्य थक जाता है। सोने को जी करता है। यदि शरीर ही सब कुछ होता, तो उसे विवश होकर पड़ जाना चाहिए । पर नहीं। वह अपनी इच्छा को प्रवल कर के काम पर लगा रहता है। कई वार देखा गया है, कि ऐसा करने से कुछ काल

<sup>\* &#</sup>x27;जीवापेतं वाव किलेदं स्त्रियते न जीवो स्त्रियते इति' ॥ छान्दोग्य० ६ । ११ । २ ॥

<sup>ं</sup> जैमिनीयोपनिषद्बाह्मण ३। ३७। १॥ में इस मन्त्र को प्राण पर लगाया गया है। तैत्तिरीयारण्यक का अनुसरण करते हुए सायण इसे सूर्य पर लगाता है। प्रिफिथ और ह्विटने भी सूर्य परक ही मानते हैं। स्वा॰ दयानन्द इसे ब्रह्म पर लगाते हैं।

के लिए थकावट भी भूल जाती है और निद्रा भी दूर हो जाती है। यह इच्डा द्यात्मा के अन्दर मौजूद रहती है। इसी तरह दूसरे गुग भी थ्रात्मा के ही ऊपर निर्भर हैं। जैसे श्रक्ति का उजा होना स्वाभाविक है, सदा उस के साथ जुड़ा रहता है । ऐसे ही यह शक्तियां आत्मा के साथ ही वास करती हैं। वेद इन्हें 'सप्रीचीः' श्रर्थात सदा साथ रहने वाली का नाम देता है। जब थ्रात्मा एक शरीर को छोड़ता है, तो यह शक्तियां तो उस के साथ होती ही हैं, ब्रव ब्रयने जीवन में जो सब तरह के संस्कार उसने ग्रहण किये हैं, वह सुद्दम वासनाएं भी उस के साथ ही जाती हैं। जैसे मनुष्य वस्त्र पहनकर उन के अन्दर क्रिप जाता है, इसी तरह आत्मा के ऊपर इन वासनाथ्रों का एक प्रकार का श्रावरण सा श्राया हुआ होता है। इन के बल से श्रव न केवल पृथिवी पर, प्रत्युत सारे ब्रह्माग्ड में, लोक लोकान्तरों में उसे थ्राना जाना थ्रर्थात शरीर धारण करना पड़ता है । इन नैमित्तिक वासनाय्रों को 'विषूचीः' शब्द से कहा गया है। पहिले मन्त्र में यही भाव 'स्वधा' शब्द से प्रकट किया गया है।

ॐ (३) य ई चकार न सो अस्य वेद य ई ददर्श हि-रुग् इन्तु तस्मात् । स मातुर्योना परिवीतो अन्तर्बहुप्रजा निर्ऋतिमाविवेश ॥१३ ॥

ऋ०१।१ई४।३२॥

ऋषि दीर्घतमाः, देवता विश्वेदेवाः, छन्दः त्रिष्टुप् ॥

(यः) जो (पिता) (ईम) इसे (गर्भ को) (चकार) करता है, (ंसः ) वह (न) नहीं (ग्रस्य) इसे (वेद) जानता, ( यः ) जो (प्रमु) (ईम्) इसे (ददर्श) देखता है (तस्मात) उससे (इत् नु) वस्तुतः (हिरुक्) पृथक् है । (सः) वह ( मातुः ) माता के (योनौ) गर्भाशय के ( ग्रन्तः ) ग्रन्दर ( परिवीतः ) घिरा हुन्रा (बहुप्रजाः) श्रनेक जन्मों में से होता हुआ अथवा अनेक संस्कारों को साथ लेता हुआ ( निर्ऋतिम् ) पृथिवी पर ( आविवेश ) आता है \*। यहां पर भी स्पष्ट इस बात का उपदेश पाया जाता है, कि माता पिता मनुष्य के जन्म में निमित्त तो अवश्य होते हैं, पर उन्हें पैदा होने वाले बालक के भविष्य तथा स्वरूप के विषय में बिल्कुल कोई ज्ञान नहीं होता। परमात्मा सब कुठ जानते हैं श्रौर वह उत्पत्ति में श्राने वाली प्रजा से सदा पृथक् हैं। श्रर्थात् ब्रविद्यादि से युक्त हो कर ब्रथवा साधारण सांसारिक युद्धों के लड़ने के लिए, वह अवतार धारण कर के नहीं आते। जो जीवात्मा श्रव पैदा होने लगा है, वह कोई नया नहीं, वरन इस से . पूर्व श्रनेक जन्मों में श्रनेक भिन्न २ प्रकार की वासनाद्यों को . अपने साथ घसीटते हुए अनादि होता हुआ भी नये शरीर में प्रवेश करता है। इसी प्रकार से वेद में अनेक स्थलों पर इस

<sup>\*</sup> स्वामी जी ने अध्यासम-अर्थ ही किया है। निरुक्तकार ने आधिमौ-तिक अर्थ, विद्युत वृष्टि आदि सम्बन्धी किया है। सायण ने दोनों विकल्प माने हैं। हिरुक्=पृथक, इस के लिए सायण ही पृष्टि करता है। यास्क का टीकाकार, दुर्गाचार्य भी पुनर्जन्म की ओर संकेत करता है। पश्चात्य अनुवादक बिजली आदि तक ही रहते हैं। आध्यास्मिक अर्थ उन्हें कहीं भी नहीं भाते।

विषय पर प्रकाश डाला गया है। इन में से कुछ मन्त्र अौर सुनाता हूं।

\* (४) हन्वोर्हि जिह्वामदधात् पुरूचीमधा महीमधि शिश्राय वाचम् । स आ वरीवर्ति भ्रुवनेष्वन्तरपो वसानः क उ तिक्वेत ॥ १४॥

ग्रथर्व०१०।२।७॥

(हन्वोः) दाढों के बीच में (हि) निश्चय करके (पुरूचीम्) श्रनेक गतियों वाली (जिह्वाम्) जिह्वा को (श्रातमा) (श्रद्धात) धारण करता है। (श्रधा) श्रौर (महीम्) बड़ी (वाचम्) वाणी को (श्रिधिश्राय) सम्भालता है (सः) वह (श्रावरीवर्ति) विचरता है। (भ्रुवनेषु, श्रन्तः) लोकों के श्रन्दर (श्रपः) । कर्म को (वसानः) धारण करता हुआ (कः) कौन (उ) निश्चय रूप से (तत) उस रहस्य को (चिकेत) जानता है ?

वस्तुतः श्रात्मा के स्वरूप का साज्ञात्-कार कर लेना श्राति कठिन है। श्रात्मा शरीर से पृथक् स्वतन्त्र सत्ता है, इस भाव को दूसरे स्थल में युं कहा है।

ऋषि नारायण, देवता पुरुष, छन्दः त्रिष्टुभ् ।

<sup>ं</sup> पुरुष के स्वरूप का वर्णन हो रहा है। 'अपः' शब्द का अर्थ प्रिफिथ तथा ह्विटने ने जल किया है। जहां तक शब्द का संबंध है, जल अर्थ ठीक है। प्रकरणानुसार यह भौतिक जल नहीं हो सकता। हनु तथा जिह्ना के उप-पद तथा देवता का विचार बाधक हैं। इस लिए 'आप्नुवन्ति आपः' अर्थात् कर्म-प्रवाह से ही यहां तात्पर्य लिया गया है। कर्म का प्रभाव भी बहते हुए जल के समान आगे ही आगे होता है। स्वर के विचार से उपर्युक्त बात कहनी पड़ी है।

\*(५) एतत् त्वा वासः प्रथमं न्वागन्नपैतदृह् यदिहाबिभः पुरा । इष्टापूर्त्तमनुसंकाम विद्वान्, यत्र ते दत्तं बहुधा विवन्धुषु । १५॥ अथर्व०१८। २०॥

(पतत्)यह (त्वा) तुभे (वासः) चोला (प्रथमं) पहिले (त्रु) निश्चय करके प्रमागन) प्राप्त हुआं था। (यत्) जिसे (इह) यहां (पुरा) पूर्व (अविभः) धारण किया है। (पतत्) इसे (अप) परे (ऊह) फैंक दे। अपने (इष्टापूर्तम्) धार्मिक कर्म को (विद्वान्) जानता हुआ (अनुसंकाम) उस के अनुसार गति को प्राप्त हो। (यत्र) जिस (अवस्था) में (बहुधा) अनेक वार (विबन्धुषु) अनाथों को (दत्तम्) दिया हुआ (ते) तेरे (काम आवेगा)। इसी के भाव को पीछे शास्त्रकारों ने विस्तार करके प्रकट किया है ।॥

(६) ‡ सं गच्छस्व पितृभिः सं यमेनेष्टापूर्तेन परमे व्योमन् । हित्वायावद्यं पुनरस्तमेहि संगच्छतां तन्वा सुवर्चाः ॥ १६ ॥ (अथर्व १८ । ३ । ४८ ।)

<sup>\*</sup> ऋषि अथवां, देवता मृतकः, छन्दः स्वराज् त्रिप्टुप् । सायण विवन्धु के दो टुकड़े करके 'वि' को 'दत्तं' के साथ लगाता है । यह उस की अत्यन्त असावधानी का एक उदाहरण है।

<sup>ं</sup> वासांसि जीर्णानि यथा विहाय नवानि गृह्णाति नरोऽपराणि । तथा शरीराणि विहाय जीर्णान्यन्यानि संयाति नवानि देही ॥ गीता २ । २२ ॥

<sup>🛊</sup> ऋषि अथर्वा, देवता यम, छन्दः विराज् ।

हे इस देह को छोड़ने वाले जीव, (पितृभिः) पितरों से (संगच्छस्व) संयुक्त हो जा।(यमेन)यम के साथ मिल जा। (इष्टापूर्त्तेन) श्रपने धार्मिक-कर्म से युक्त हो जा।(श्रवद्यम्) पाप को (हित्वाय) छोड़ कर (पुनः)फिर (श्रस्तम्) श्रपने निवास-स्थान को (पिह्ने) श्रा।(सुवर्चाः) तेज से युक्त होकर (तन्वा) नये शरीर को (संगच्छताम्) प्राप्त हो।

इस मन्त्र में भी इस बात को स्पष्ट कर दिया गया है कि एक ही शरीर के साथ हमारा जीवन समाप्त नहीं हो जाता, वरन अपने कर्म के अनुसार नाना जन्मों में से होते हुए, शनैः २ हम सब पापों से कूटते २ उन्नति को प्राप्त हो सकते हैं।

\* (७) अव सृज पुनरग्ने पितृम्यो यस्त आहुतश्ररति स्वधावान् । आयुर्वसान उप यातु शेषः सं गच्छतां तन्वा सुवर्चाः ॥ १७ ॥ श्रथर्व १८ । २ । १० ॥

( श्रग्ने ) हे श्रग्ने ! ( यः ) जो ( ते ) तेरी ( श्राहुतः ) श्राहुति किया गया है, उसे ( श्रवसृज ) ह्योड़ दे। ( पितृभ्यः ) पितरों के

ऋषि अथर्वा; देवता यम, छन्दः निचृत् त्रिष्टुप ।

तीसरे पाद के अर्थ पर भाष्यकारों का मतभेद हैं। 'शेषः'=सन्तान, सायण मृतक का प्रकरण छोढ़ देता है और सन्तान शोकातुर न हो, यह अर्थ करता है। ह्विटने तथा ब्रिफिथ शब्द को द्वितीया में समझते हैं। उन के अनुसार यह 'शेषस' शब्द है। पर मृतक सन्तान के समीप आता हुआ भी यदि माना जावे, तब भी पुनर्जन्म मानना पढ़ेगा। चतुर्थवाद भूत, प्रेत आदि के भाव का खण्डन करता हुआ प्रकाशयुक्त होते हुए, शरीर धारण करने का उपदेश करता है। परन्तु इन भाष्यकारों के अपने अर्थ का यह फैलाव कभी भी पसन्द नहीं आवेगा। बुद्धिमान पाठक स्वयं विचार करें॥

लिए (स्वधावान) अपने कर्म से युक्त होकर वह (विचरता) है। (आयुः) आयु को (वसानः) धारण करता हुआ (शेषः) न नाश होने वाला, जीव (सुवर्चाः) तेज से युक्त होकर (तन्वा) शरीर को (संगच्छताम्) धारण करे।

इस मन्त्र में बतलाया है कि श्राग्नि केवल शरीर को ही जलाती है। कुठ शेष भी रह जाता है श्रौर वह दूसरे शरीरों को धारण करता है।

\* (९) सूर्यं चक्षुर्गच्छतु वातमात्मा द्यां च गच्छ पृथिवीं च धर्मणा। अपो वा गच्छ यदि तत्र ते हितमो-षधीषु प्रति तिष्ठा ऋरीरैः॥ १८॥ ऋ०१०। १६॥ ३॥

हे विदा होने वाले प्राणी ! (सर्यं) लोक को (चत्तुः) देखने का साधन, थ्रांख (गच्छतु) चली जावे। (वातम्)वायु में (श्रातमा) (च) थ्रौर (द्यां) द्युलोक में (च) थ्रौर (पृथिवीं) पृथवी में (धर्मणा) थ्रपने किए धर्म के अनुसार। (श्रपः) जलों में (वा) या (गच्छ) जा (यदि) (तत्र) वहां (ते) तेरा (हितम) कल्याण होता हो, या (श्रोषधीषु) श्रोषधियों में (प्रतितिष्ठ) स्थित हो (शरीरैंः) शरीरों को धारण करता हुआं।

ऋषि दमनो यामायनः, देवता अग्निः, छन्दः भूरिक् त्रिप्टुप् ।

<sup>ं</sup> इस मन्त्रसे यह भी स्पष्ट होरहा है कि ओषधियोंमें भी वेद के अनुसार जीव होता है। दो प्रकार से ओषधियों में जीव रह सकता है (१) उनका जीवन-स्रोत होकर (२) उनके अन्दर शरीर धारण कर जैसे कीड़े, मकोड़े आदि। आर्य शास्त्रों में (१) को ही सिद्धान्त-रूप से माना जाता रहा है:—

<sup>&</sup>quot;यत् किञ्चेदं प्राणि जगमं च पतित्र च यच स्थावरं सर्वं तत् प्रज्ञानेत्रम्।" ऐतरेयोपनिषद् ५ । ३ ॥

सुर्य्य तेज का पुञ्ज है। सुर्य्य न हो तो घ्रांख होते हुए भी हम कुछ देख न पावँ। परन्तु जब श्रात्मा से देह श्रून्य हो जाए, तो मानो थ्रांख का तेज भी श्रपने मृल-स्रोत में चला जाता है । यह एक इशारा है। मृत्यु के पश्चात शरीर के सब परमाग्रु इधर उधर घ्रपनी कारण दशा में बदल जाते हैं। जहां उन का थ्रारंभिक सम्बन्ध है, वहीं चले जाते हैं । दूसरी वात यह कही है कि जन्म जन्मान्तरों में जाते हुए हमारा हित ही हमारे सामने होता है।

**प्रार्थात् परमात्मा हमारे कल्याण के लिए इस उपाय को** वर्तते हैं। फिर यह कि यह श्राना जाना जिसी एक योनि या लोक की मर्यादा में बन्द नहीं । तेज वाले, वायु में विचरने वाले, जलचर तथा भू-चर, श्रनेक प्रकार के जन्म हैं । श्रपने २ कर्मानुसार इन्हीं में हमें जाना होता है। क्यों, मायाराम, सो तो नहीं गए ? विषय सुद्रम है ।

मा॰—नहीं, महाराज ! में तो श्राप के इस श्रमृत-प्रवाह में खुव ब्रानत्द ले रहा हूं। ब्राव तक तो भैं 'ब्राविद्या' के गढ़े में ही घुसा पड़ा था।

महा०-लो थ्रमी से ऐसे मत कहो। वेद का थ्रादर्श बहुत ऊंचा है। इसे सम्पूर्णतया सुनकर उस पर जब श्राचरण भी

> सुखदुःखयोश्च ग्रहणात् छिन्नस्य च विरोहणात् । जीवं पऱ्यामि बृक्षाणामचैतन्यं न विद्यते ॥ महाभारत, शान्तिपर्व १८४। १७॥ तमसा बहुरूपेण वेष्टिताः कर्म्म हेतुना।

अन्तः संज्ञा भवन्त्येते सुखदुःखसमन्विताः ॥ मनुः १ । ४९ ॥

कर लोगे, तब ही तुम्हें विद्या श्रौर श्रविद्या के श्रन्तर का ठीक २ पता चलेगा। श्राहा, वहां पर पहुंच कर विद्या श्रविद्या हो जाती हे श्रौर श्रविद्या विद्या होजाती है \* ॥

सत्य०—महाराज ! यह श्राप किघर चल पड़े हैं ? पेसे तो वेदान्ती ही कहा करते हैं । क्या यह वार्ते सच्ची हैं ?

महा०—प्यारे बेटा, तुम श्रमी ऊपर २ हो । प्रभु ने तुम्हें सद्बुद्धि दी है। तर्क भी तुम्हारा सहायक है। इस से तुम्हें यह लाभ है कि तुम पाखिराडयों की लीला को शीघ्र समक्ष जाते हो। पर पाखराड में न फंसना श्रीर सत्य मन्दिर में प्रवेश करना दोनों एक ही वात नहीं हैं। इसके लिए दिन रात ऋषियों के चरणों में बेठ कर स्वाध्याय करना होगा। फिर सच्ची श्रद्धा का उदय होगा श्रीर सत्य को तुम धारण कर सकोगे।

सत्यकाम की आंखों में पानी द्या गया । वह गद्गद वाणी से बोला, 'महाराज ! क्या मेरी वह श्रवस्था कभी होगी ?'

महा०—श्रवश्यमेव। तुम नित्य श्रविनाशी, श्रपनी प्रारब्ध के स्वयं बनाने वाले हो। यही तो श्रव तक सुनाता रहा हूं। देख २ कर पग धरते चलो। जितना श्रव कर लोगे वह उस से

स्यस्यामतं तस्य मतं मतं यस्य न वेद सः।
 अविज्ञातं विज्ञानतां विज्ञातमविज्ञानताम् ॥ केन० २ । ३ ॥
 देखो, छान्दोग्य० ६ । ४ । ५ ॥ बृहदारण्यक० ३ । ७ । २३ ॥ तथा
 ३ । ८ । ११ ॥ तथा अन्य अनेक प्रमाण इस विषय में विद्यमान हैं।

† प्यारे पाठक ! यदि तुम आर्य समाजी हो, तो इस वाक्य को और भी ध्यान से पढ़ना । लीला का खण्डन तुम कर सकते हो । क्या सत्य धर्म की प्रतिष्ठा भी हृदय-मन्दिर में कभी करोगे ? थोड़ा बोल, कर बहुत । मिल कर पूर्ण हो जावेगा, जो दूसरे जीवन में जा कर करोगे । सत्य०—महाराज ! आप के वचनों में अमृत भरा है । इसी विषय पर और प्रकाश डालिए। में अधिक टोक कर रस को भंग नहीं करना चाहता।

महा०—प्यारो ! देखो वेद में कैसा सुन्दर आत्म-ज्ञान का भगडार है ! मनुष्य का स्वरूप क्या है, इस विषय में कुछ सुना कर श्राज के कथन को समाप्त करूंगा।

(९) † अपाङ् प्राङेति स्वधया गृभीतोऽमर्त्यो मर्त्येना सयोनिः । ता शक्वन्ता विष्चीना वियन्ता न्यश्न्यं चिक्युर्न नि चिक्युरन्यम् ॥ १९ ॥

ऋग्०१ । १६४ । ३५ ॥

( श्रमर्त्यः ) नित्य ( मर्त्येन ) श्रनित्य के साथ ( सयोनिः )

नेहाभिक्रमनाशोस्ति प्रत्ययवायो न विद्यते ।
 स्वस्पमप्यस्य धर्मस्य त्रायते महतो भयात् ॥ गीता० २ । ४० ॥
 प्रयत्नाद्यत्मानस्तु योगी संशुद्धकित्विषः ।
 अनेकजन्म संसिद्धस्ततो याति परां गतिम् ॥ गीता ६ । ४५ ॥
 त्रिद्धितमाः, देवता विश्वदेवाः, छन्दः पंक्तिः ।

सायण के मन में से यदि मायावाद निकल सकता, तो उसके अर्थ से भी यही भाव ही निकलता। शब्दार्थ में प्रायः कोई भेद नहीं। स्वधा=भोग अर्थात् किए कमें का फल। यह हमारे अर्थ के साथ ही आ जाता है। स्वामी द्रयानन्द इसे जड़ चेतन-भेद पर लगाते हैं। द्विटने केवल समालोचना करता है। रोथ जीव और देह ही समझता है। प्रिफिथ एक सूर्य को ही दो बना देता है। आर्य ही इन इशारों को ठीक पा सकते हैं। उत्पन्न होता हुन्रा (स्वधया) श्रपनी कमाई से (गृमीतः) जुड़ा हुन्रा (श्रपाङ्) नीच गति वाला (प्राङ्) श्रच्क्री गति वाला (प्रति) विचरता है। (ता) वह दोनों (शश्वन्ता) सदा से चले श्राने वाले (विष्वचीना) सब स्थानों में पाप जाने वाले (वियन्ता) मिन्न २ हैं (श्रन्यम्) एक को (निचिक्युः) लोग पा लेते हैं (न) नहीं (श्रन्यम्) दूसरे को (निचिक्युः) पाते हैं॥

इस मंत्र में वेद ने जीव और शरीर के भेद को खोलते हुए, पूर्व कहे हुए प्रकार के अनुसार ही पुनर्जन्म का उपदेश किया है। शरीर दिखाई देता है, आत्मा दिखाई नहीं देता। शरीर भी कारण रूप से नित्य ही है। आत्मा की गतियों की कोई गिनती नहीं। प्रकृति-माया के रूपों की भी कोई गिनती नहीं। यह भाव 'विषूचीना' शब्द से लिया गया है॥ १६॥

\* (१०) बालादेकमणीयस्कम्रतैकं नेव दृश्यते । ततः पारिष्वजीयसी देवता सा मम प्रिया ॥ २०॥ अथर्व० १०॥ ६ । २४॥

(एकम्) एक (बालात्) वाल से (ब्राणीयस्कम्) ब्राधिक सुद्म है (उत्) ब्रौर (एकम्) एक (न इव) मानो नहीं (दृश्यते) दिखाई देता। (ततः) उन से (परिष्वजीयसी) ब्राधिक घेरने

<sup>\*</sup> कुत्स ऋषिः, अध्यात्मदैवतम्, अनुष्टुप् छन्दः । श्रिफिथ चन्द्र और सूर्य्य का अर्थ करके सारे आध्यात्मिक भाव को विगाड़ देता है। ह्निटने टीक समझने में असमर्थ है। उपनिषद् के साथ मिलाने से इस सूक्ष्म विषय का तत्त्व मिल सकता है। आयों के तो नित्य कानों में ही ऐसी बातें पड़ती रहती हैं। पर दूसरों के लिए यह न खुलने वाले संकेत हैं।

वाली (एक ग्रौर) (देवता) है (सा) वह (मम) मुक्ते (प्रिया) प्यारी है।

जो कुछ वैदिक संसार तथा जीवन के घिषय में श्रव तक तुम सुन चुके हो, उस सब का यह संग्रह है। संसार तीन श्रनादि तत्वों का संघटन है। उन का इस में वर्णन किया गया है। पिछले मन्त्र में स्थूल शरीर का विचार करते हुए उसे दृष्टिगोचर कहा गया था। इस में उस के सूद्म कारण का वर्णन किया है। परन्तु उसे न दिखाई देने वाला नहीं कहा। यह वह श्रव्यक्त श्रवस्था है, जिस का उपनिषदादि शास्त्रों में विस्तार किया गया है के। वह हृदय भी प्रकृति का ही विकार है, जिस में जीव तथा प्रभु का शरीर में मुख्य निवास-स्थान है। वह भी श्रत्यन्त सूद्म है । जीवातमा इन स्थूल भौतिक साधनों से दिखाई नहीं देता। पर वह एक पहेली सी ही है। देखनेवाला तो सदा वह स्वयं है। श्रतः कभी भी मत समभो कि वह तुम्हारी किसी भी किया में श्रनुपस्थित है। हां, वह श्रपने ऊपर स्वयं

<sup>\*</sup>स्थूल से सूक्ष्म का वर्णन करते २ प्रकृति की अस्तिम और अतएव प्रथम अवस्था को अध्यक्त=बहुत ही बारीक, अतः अस्पष्ट कहा है, देखो, कठ० ३ । ११ ॥ ६, ७ ॥ श्वेताश्वतर० १ । ८ ॥ इसी प्रकार गीता ८ । १८, २० ॥ १३ । ५ ॥

<sup>ं</sup> इस के विषय में पूर्व वर्णन होचुका है। इस स्थान को हृदय, हृत्पु-ण्डरीक, हृत्युष्कर आदि अनेक नामों से पुकारा गया है। देखो छान्दोग्य० ८। ३ । ३ ॥ बृहदारण्यक० ४।३ । ७ ॥ श्वेताश्वतर०३ । ३३ ॥ ब्रह्म०२॥ छान्दोग्य०३ । १४।३ इत्यादि।

देखने आदि की किया का व्यापार नहीं कर सकता। एक 'इव' शब्द लगाकर वेद ने वास्तव में कमाल कर दिखाया है। अब इन दोनों तत्त्वों को घेर कर और उन से भी आगे अनन्त-रूप व्यापक सत्ता परमात्मा की है। उस से प्यार करना ही मानुष-जन्म का मुख्य कर्त्तव्य है। सब समक्तकर, सब जान कर, उसी लच्च को पहुंचना ही हमारे लिए परम पुरुषार्थ है।

\* (११) इयं कल्याण्यजरा मर्त्यस्यामृता गृहे । यस्मै कृता शये स यश्रकार जजार सः ॥ २१ ॥

अ०१०। ८। २६॥

(मर्त्यस्य) मर्त्य के (गृहे) घर अर्थात शरीर में (इयम्) यह (कल्याणी) कल्याण करने वाली (अजरा) सदा एक जैसी रहने वाली और (असृता) अविनाशी (देवता) है। (यस्मै) जिस (जीव) के लिए (इता) इसका प्रकाश किया जारहा है, (सः) वह (शये) भी निश्चल है (यः) जो (शरीर) (चकार) अपनी सहम रचनादि से उस देवता का (निवास) वन रहा है, (सः) मही (जजार) बूढ़ा होता है ।॥

कुल्स ऋषि, अध्यात्मदैवतस्, छन्दः अनुष्टुस्-भेद ।

<sup>ं</sup> ह्विटने शब्दों के अर्थ तो प्रायः यही करता है। पिछले मन्त्र में बाल= बालक, अर्थ करके तो मानो वह वेद के साथ उपहास ही करता है। प्रिफ़िथ अब देवता से उपा समझ रहा है। यह साधारण बात है कि यह देवता वहीं है जो पिछले मन्त्र में हैं। पर इन वैज्ञानिक भाष्यकारों की बला से, अर्थ बने या न बने, विरोध हो या समन्वय हो, इन्हें तो वेद का ज्याख्याता ही बनना है!!

प्रभु प्रत्येक हृदय में आतमा के अन्तरातमा बन कर निवास करते हैं। वह अखगड़, अभय, नित्य शुद्ध हैं। उन का वहां होना जीव के कल्याण के लिए ही है। वह भी किसी प्रकार से भी बदलने वाला नहीं। आयु आदि का प्रभाव तो केवल शरीर पर ही पड़ता है। आतमा वैसे का वैसा ही रहता है। जीव के स्वरूप को आगे फिर स्पष्ट किया है।

\* (१२) त्वं स्त्री उत वा पुमानिस त्वं कुमार उत वा कुमारी । त्वं जीर्णो दण्डेन वश्चिस त्वं जातो भविस विश्वतोम्रुखः ॥ २२ ॥

हे जीवात्मन (त्वं) तू (स्त्री) (उत ) और (पुमान ) पुरुष (वा) भी (श्रिसि) है। (त्वं) तू (कुमार) (उत ) और (कुमारी) (वा) भी (है) त्वं तुम ही (जीर्णः) वृद्धे होकर (द्गडेन) लाठी से (वञ्चसि) चलते हो। (त्वं) तुम (जातः) जन्मते हुए (विश्वतोमुखः) अलग २ आकारों वाले (भवसि) हो जाते हो॥

वस्तुतः जीवात्मा न स्त्री है, न पुरुष है, न कुमार है श्रौर

<sup>\*</sup> कुत्स ऋषि, अध्यात्म-दैवतम् , छन्दः भूरिग् बृहती ।

श्वेताश्वतर० में यही मन्त्र आत्मा के वर्णन में आया है। पर श्रिफिथ साहिब की बीमारी असाध्य होगई है। उसे सर्वत्र चन्द्र ही का ध्यान रहता है। अनुक्रमणी कुछ कहे, ऋषि कुछ कहें, उसे तो चन्द्र की नौकरी ही बजा लानी है। इसे ही पक्षपात की ऐनिक को न उतारना कहते हैं। कहीं वेद से आत्मा का यथार्थ स्वरूप न निकल पड़े।

न कुमारी। यह सब बाहिर के भेद शरीर से सम्बन्ध रखते हैं। इसलिए कहा है कि ब्रात्मा एक-रूप होते हुए भी शरीर की भिन्न २ अवस्थाओं का भोग करता है। अन्त में कितनी सुन्दरता से बताया है, कि जीव के प्रवेश का ही यह परिणाम होता है कि गर्भ में पैदा होने वाले शरीर में भिन्न २ प्रकार का थ्राकार उन्नत होजाता है। पूर्व कहा जा चुका है कि जब तक जीव को ग्रालग २ जीवन-स्रोत न माना जावे, तव तक केवल परमाग्रुओं, विद्युत आदि तत्वों और उन के गति आदि गुगों के ब्राधार पर चेतन जगत के स्वरूपकी व्याख्या नहीं होसकती । क्या यह वेद की कम महिमा है कि इन सूक्ष्म तत्त्वों का इतना सरल पर गहरा वर्णन किया है। यह स्मरण रखो कि यह वह विषय है, जिसके सामने ब्राज भी योग्य विज्ञान-शास्त्रियों के मस्तिष्क चक्र खाते हैं। यह वेद में विज्ञान कैसे भरा गया, यह प्रश्न है जो कट्टरसे कट्टर, नास्तिकता की झोर फ़ुके हुए विकासवादियों का मुंह भी प्रभु के चरणों की की द्योर मोड़ सकता है, यदि वह पत्तपात द्यौर ठीक समके हुए ग्रपने मन-माने विचारों को कुठ चिर एक ग्रोर रखकर, नए सिरे से सोचने का यत्न करें। अब हो या कब हो, पर जब भी विद्वानों की वृत्ति इधर भुकेगी, उन्हें निश्चय होजावेगा कि योग-समाधि के ब्रनुभवों के ब्रागे जैसे सृष्टि नंगी हो कर **ब्रापने सब भेद खोलकर सामने रख देती है, वैसे हमारी वड़ी** से बड़ी दूर-वीज्ञणी (Telescope) या श्राणु-वीज्ञणी ( Microscope ) के शीशों के ब्रागे नहीं हो सकता । यह ठीक है कि योग के नाम पर पाखराड भी बहुत होता है झौर योरूप (हरिवर्ष) तथा अमेरिका (पाताल-देश) तो इन नित्य बढ़ते हुए नकली योगियों के हथकराडों के कारण भूतों और चुड़ेलों से भरते चले जारहे हैं, तो भी असल (जिस की यह सब नकल है) विद्या के महत्त्व से इनकार करना बड़ी भारी भूल ही है।

मा०-महाराज ! सुनते हैं, अब योगी कोई नहीं रहा। आगे वनों में कन्दमूल आसानी से मिल जाता था, इस से योगी जन बड़े सुख से एकान्त में आत्मा के आनन्द में मग्न रहा करते थे। पर अब तो वह बात नहीं रही।

सत्य०—तो क्या श्रव श्रनुभवी, श्रात्मा के साज्ञात करने वालों का नाश होगया है ? श्रौर क्या यह इसी लिए है कि श्रावादी बढ़ती चली गई है श्रौर जंगल थोड़े होते गए हैं ? यदि यह ठीक होता तो श्रफ्रीका श्रौर दिज्ञण-श्रमेरिका के दुर्गम वनों में तो चण्पे २ पर योगियों के श्रखाड़े होते। मैं तो इन दोनों वातों को ही नहीं मानता। महाराज, श्राप ही कुड़ बतलाइए।

महा०—प्यारो, यह बात ठीक है कि अब योगी कम मिलते हैं। पर बीज नाश नहीं हुआ। यह अनुभव की बात स्वाध्याय तथा सत्संग से पैदा होती है। जब अन्दर लग्न लगती है, तो प्रकृति देवी के सुन्दर वन अवश्य सहायक होते हैं, पर वन के विना भी योग हो सकता है। महाराज अश्वपति अऔर महा-

महाराज अश्वपित कैंकेय−राजा बढ़े ब्रह्मज्ञानी थे। उनके शासन का

राज जनक अपने समय के प्रसिद्ध तत्त्व-ज्ञानी थे श्रौर दोनों ही राज्य के अनेक भारों को अपने ऊपर लिए हुए थे \*। भगवान रुष्ण्चन्द्र, जिन के श्रनुभव-सिद्ध विचारों को विचार २ करोड़ों लोगों ने इस भव-सागर को तरा होगा, संसार में विचरने वाले, राज्यादि तथा युद्ध के विषम मर्मी को समभ कर, उन में लगे रहने वाले थे। तुम साधन को साध्य समभ रहे हो। गौग को मुख्य समभ रहे हो। वस्तुतः बात यह है कि महाभारत के युद्ध के पीछे साज्ञात वेद-विद्या का प्रचार कम होकर सम्प्रदायों का ही प्रचार होता रहा है। वाहिर के कर्म-काग्ड का चक्र इतना चला है, कि अन्दर भृल ही गया है। जिस के लिए सब कुछ है, वह दृष्टि से ही झोफल होता गया है। वेद और ऋषियों के अनुभव-रूप उपनिषदादि शास्त्रों में रुचि पैदा करो । श्रपने श्राप विगड़ी हुई दशा सुधरने लगेगी। यदि चाहो, तो आज यहीं तक रहने दूं। प्रतीत होता है, तुम थक गए हो।

मा०—श्रौर सत्य०-नहीं महाराज नहीं । श्रव तो श्रानन्द श्राने लगा है। कुठ मन्त्र श्रौर भी सुनाइए। महा०-वहुत श्रच्छा।

इतना प्रताप था कि कि उनके राज्य में पाप बहुत कम होता था । सब नर नारी विद्या-रिसक, धर्म-कर्म, में लगे हुए थे।वृत्तान्त के लिए देखो, लान्दोग्य० ५। १० और आगे।

<sup>\*</sup> एतस्यां वाचि जनको जनक इति वा उ जना धावन्ति । कौषीतिकि ४।१॥ इसी प्रकार बृहदारण्यकोपनिषद् में कई स्थानों पर और गीता, ३। २०॥ में जनक का यश गाया गया है॥

(१३) \* अव्यसश्च व्यचसश्च बिलं विष्यामि मायया । ताभ्यामुद्धृत्य वेदमथ कर्माणि कृष्महे ॥ २३ ॥ ग्रथर्व०१६। ६८ ॥

† (ब्रव्यसः) न फैले हुए (च) द्यौर (व्यचसः) फैले हुए, दोनों प्रकार के पदार्थों के (बिलं) रहस्य को (मायया ) ब्राश्चर्य-रूप ज्ञान से (बिल्यामि) खोलता हूं। (ताभ्याम) उन से (बेदम) ब्रानुभव को (उद्घृत्य) प्राप्त करके (कर्माणि) कर्मों को ( रूपमहे ) हम करते हैं।

तीनों तत्त्वों को दो विभागों में विभक्त किया गया है। प्रकृति श्रौर परमात्मा फैले हुए हैं। जीवात्मा श्रग्रु है। यह पूर्व कहा जा चुका है। इस मन्त्र में भी यही उपदेश करते हुए वेद चाहता है कि मनुष्य इन का झान प्राप्त करें श्रौर फिर उचित कर्म में प्रवृत्त हों ‡। ग्रज्ञान से किया हुआ कर्म बन्धन का हेनु होता है। दूसरे इस बात पर भी ध्यान रखना चाहिए कि माता पिता तथा श्राचार्य्य युवकों के श्रात्मा के विकास को प्रथम मुख्य रखा करें। जितना उनका झान बढ़ सकता है, उतना

ऋषि ब्रह्मा, देवता कर्म, छन्दः अनुष्टुप् ।

<sup>†</sup> प्रिफिथ का यहां भी अच्छा हाल नहीं। वेद=दर्भ के तिनके। यहां इस अर्थ की कोई संगति नहीं। 'अन्यसः'=जिसका न्यास=फैलाव न हो। यह आवश्यक नहीं कि सायण या अन्य भाष्यकारों के अनुसार चकार का लोप ही माना जावे।

<sup>‡ &#</sup>x27;नाना तु विद्या चाविद्या च यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिपदा तदेव वीर्ट्यवक्तरं भवति'। छान्द्रोग्य० १ । १ । १०॥

उन्हें उत्साह देते हुए वढ़ाने में सहायता करनी चाहिए । जघ उन की नींव पक्की होगी, तो उन के जीवन का मकान बहुत ऊंचा और विशाल बन सकेगा। पर इस वात को कभी भी भुजाना न चाहिए कि वेद शिज्ञा के संबन्ध में जो श्रादर्श सामने रख रहा है, उस में जहां संसार के पदार्थों और व्यवहार का ज्ञान शामिल है, वहां वह अधुरा रह जावेगा, यदि आत्म-संबंधी रुचि पैदा न की जावेगी। इस वात में प्राचीन वैदिक तथा श्राज कल के शिज्ञा-संबंधी विचारों में स्पष्ट अन्तर दिखाई दे रहा है। मैं जान बूक्त कर आत्मा का शब्द वोल रहा हूं। कुछ लोगों के माने हुए या बताए हुए सिद्धान्तों ( dogmas ) का पढ़ाना थ्रौर वात है और इस पवित्र वेदोपदेश के अनुसार आक्षिक-ज्ञान का उद्धार करना थ्रौर बात है। पहिला कार्य एक दो पुस्तकों के पढ़ पढ़ा लेने से सिद्ध हो जाता है, पर यह ब्रावश्यक नहीं कि युवकों के जीवन में बहुत थ्रन्तर पड़े 🕸 । दूसरा कार्य्व केवल उसी प्रकार के अभ्यास से पूर्ण, तप और त्याग के भृषणों से भृषित, स्वाध्याय थ्रौर गुरु के सत्संग के प्रभाव से नित्य पवि-त्रता के रंग में रंगे हुए जीवन से ही फलीभृत हो सकता है। इस के सिद्ध हो जाने से मनुष्य में उन्हीं सिद्धान्तों के समभने

<sup>\*</sup> भिन्न २ सम्प्रदायों की संस्थाओं में यही कुछ होता है। इस धार्मिक शिक्षा या नाममात्र के 'वेद-पाठ' से अपनी पुस्तकों तथा पूर्वनों के नामों ले परिचय तो अवस्य होता है, पर यह सब कुछ मस्तक से ही संबंध रस्तता है। हृदय कोरा कठोर, अशिक्षित वैसे का वैसा ही रहता है। इस लिए जगत में धार्मिक जीवन का शान्ति रूप आवस्यक फल नहीं बढ़ता।

तथा समालोचना करने की जहां पूरी शक्ति पैदा होती है, वहां इस से भी बढ़ कर उस के अन्दर विशेष तेज और प्रतिभा की चमक भी दिखाई देती है \*। वस्तुतः यह हेतु है, जिस से कि प्राचीन काल में सूच्म अनुभव करने का विद्वानों में स्वभाव सा हो जाता था। इस सूच्मता और इस साधन के विषय में स्वयं वेद उपदेश करता है।

† (१४) न वि जानामि यदिवेदमस्मि, निण्यः सन्नद्धो मनसा चरामि । यदा मागन् प्रथमजा ऋतस्यादिद्वाचो अक्तुवे भागमस्याः ॥ २४ ॥ ऋग् १। १६४ । ३७

(न)नहीं (विजानामि) ठीक तरह से मैं जानता (यदिव) जिस तरह का कि (इदम्) यह (ग्रस्मि) मैं हूं। (निग्याः) हिपा हुन्ना २ (सन्नद्धः) वांघा हुन्ना (मनसा) मन द्वारा (चरामि) विचरता हूं। (यदा) जब (मृतस्य) सत्य का (प्रथमजाः) पहिला फल (मा) मुक्ते (ग्रागन्) प्राप्त होता है (ग्रात् इत्)तव ही (ग्रस्याः) इस (वाचः) वाणी का (भागम्) भजनीय ग्रंश (ग्राह्नवे) मैं पाता हूं ।

<sup>\*</sup> अच्छी तरह से स्मरण रक्खो, यह सिद्धि मुख्य रूप से गुरु-शिष्य संबन्ध पर निर्भर है, न कि जंगल के एकान्त, नदियों के दृश्य, पीताम्बर तथा खड़ाऊं आदि बाह्य चिन्हों पर। इन सब का अपने स्थान पर उपयोग है, पर प्रायः यह मूल-क्स्तु का स्थान लेकर उद्देश को ओझल कर देती हैं।

<sup>🕆</sup> दीर्घतमा ऋषि, विश्वेदेवा देवता, निचृत् त्रिष्टुप् ।

<sup>‡</sup> सायण 'यदिव' की न्याख्या यूं ही इतनी लम्बी करता है। वेद से उस का वेदान्त नहीं निकल सकता। निरुक्त परिदेवन में तो इस वाक्य को लगाता

सचमुच मैं क्या हूं, यह पता नहीं चलता । साधारणतया परमात्मा ने मनुष्य को सब कार्यों की सिद्धि के लिए मन-रूपी बड़ा चतुर नौकर दे रक्खा है। यह भट इधर उधर फिर फिरा कर सब काम कर देता है। सीधा किसी से संबंध न होने के कारण मनुष्य स्वयं आत्मरूप में वंद सन्दूक की तरह अपना आप द्विपाए हुए पड़ा रहता है। यह भेद कब प्रकट होता है? जब सब धार्मिक सञ्चाईयों के वेदरूपी प्रथम प्रकाश को मनुष्य पा लेता है। तभी तो उसे यह अवसर मिलता है कि अपनी वाणी को मन्त्रों के उच्चारण से पवित्र करे। इस से पूर्व तो वाणी का ठीक प्रयोग ही पता नहीं था॥

\* (१५) परीत्य भूतानि परीत्य लोकान् परीत्य सर्वाः प्रदिशो दिशश्च । उपस्थाय प्रथमजामृतस्थात्मनात्मा-नमभि सं विवेश ॥ २५ ॥

यज्ञ० ३२। ११॥

है। पर इसका इतनाही अर्थ हैं कि हमें अपना ठीक स्वरूप पता न होने से दुःख है। 'वाचः' का अर्थ उपनिषद् करके तो सायण ने ऐतिहासिक अनभिज्ञता को ही प्रकट किया है। उपनिषद् पहिले या वेद ? स्वा॰ दयानन्द इसे और प्रकार से लेते हैं। पश्चिमी सायण का अनुकरण करते हैं।

\* ऋषि स्वयम्भु ब्रह्म, देवता परमात्मा, छन्दः स्वराङ् जगती।

उवट और महीधर 'ऋतस्य' का योग 'आत्मना' से करते हैं। घरन्तु देखो आगे मन्त्र २६, 'ऋतस्य' का 'प्रथमजां' के साथ ही सम्बन्ध ठीक है।

यहां कुछ लोग इस बात पर आग्रह करेंगे कि 'परीत्य' का अर्थ घेर कर करना टीक है। उस अवस्था में प्रकरण अगले मन्त्र के साथ परमात्मा का हो जावेगा। देखो, ऊपर उ०१ म में मंत्र ३, की व्याख्या। उस अवस्था में यह

ग्रि० १.

(स्तानि) भिन्न २ प्राणियों सें (परीत्य) धूमकर (लोकान्) भिन्न २ लोकों में (परीत्य) धूमकर (सर्वाः) सव (दिशः) दिशाश्चों (च) और (प्रदिशाः) कोनों में (परीत्य) धूमकर (ऋतस्य) ऋत के (प्रथमजाम्) प्रथम फल का (उपस्थाय) ग्राश्रय करके (ग्रात्मना) ग्रपने द्वारा (श्रात्मानम्) परमात्मा में (ग्रमिसंविवेश्) स्थित हो जाता है॥

जय तक आध्यात्मिक अनुभव को वेदादि द्वारा प्राप्त नहीं करता, महुष्य जन्म जन्मान्तर के चक्र में घमता रहता है। जय तस्व-ज्ञान को पा लेता है, तो अपने चारों ओर प्रभु के दर्शन करता हुआ उस के आनन्द से आनन्दित हो जाता है ॥ (१६) ं परि द्यावापृथिवी सद्य आयम्रपातिष्ठे प्रथमजामृतस्य। वाचमिव वक्तरि भ्रुवनेष्ठा धास्युरेष नन्वे ३ षो अग्नि:।।२६॥ अथर्व २ । १ । ४॥

अर्थ होगा— "प्रभु सर्वत्र ब्यापक होकर अनादि सत्य के प्रथम प्रकाश "
=सत्य ज्ञान को धारण करके (आत्माना) अपने स्वरूप द्वारा (आत्मानम्)
जीवात्मा में समा जाता है "। परमात्मा ही हमारे अन्दर, अन्तर्यामी होकर हमें
ज्ञान प्रदान करते हैं। क्या इस प्रकार से अर्थ करने से जीव तथा परमात्मा का
भेद स्पष्ट नहीं होरहा। संवेश सदा एक का दूसरे में ही होता है। इस अर्थ
को प्रमाणित करने से अगले मन्त्र में जीव, ब्रह्म के अभेद को सिद्ध करने का
यत्न करना और भो निष्फल हो जावेगा। पाठक दोनों स्थलों को मिला कर
पुनः पहें।

भिद्यते हृद्यप्रन्थिश्चिद्यन्ते सर्वं संशयाः ।
 क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन् दृष्टे परावरे ॥ मुण्डक २ । २ । ८ ॥
 ऋषिः वेनः, ब्रह्मात्म दैवतम् , छन्दः त्रिप्टुप् ।

( द्यावाण्धिवी ) भूमि और आकश में (सद्यः) एक साथ ( परि-आयम् ) मैं चक लगा आया हूं । (ऋतस्य ) ऋत के ( प्रथमजाम् ) प्रथम स्नोत की (उपातिष्ठे ) शरण पड़ता हूं । ( और अव मैं अनुभव करता हूं ) कि ( ननु ) वस्तुतः ( एपः) यह प्रत्यत्त ( अशिः ) प्रकाश-स्वरूप परमातमा ( धास्युः ) धारण करने वाला ( भुवनेष्ठाः ) सब भुवनों में समाया हुआ है ( इव ) जैसे ( वक्तरि ) वका में ( वाचम् ) उस की वाणी होती है ॥

श्रव और इसे खोलने की श्रावश्यकता नहीं। सारे भाव स्पष्ट हैं। इस के श्रागे यह मन्त्र है।

\* (१७) परि विश्वा अवनान्यायमृतस्य तन्तुं विततं दशे कम् । यत्र देवा अमृतमानशानाः समाने योनावध्यैर-यन्त ॥ २७ ॥

## श्रिथर्व२।१।५॥

(विश्वा) सव ( भुवनानि ) भुवनों ( जन्म जन्मान्तरों द्वारा ) में ( परि-श्रायम् ) में फिर श्राया हूं, ( ऋतस्य ) सत्य के (तन्तुम् ) सूत्र को जो कि ( विततम् ) विस्तृत है ( दशे कम् ) निश्चय से देखने के लिए ( यत्र ) जिस (समाने ) एक ( योनौ ) मृल-स्थान में ( देवः ) विद्वान ( श्रमृतम् ) श्रमृतपद को ( श्रानशानाः ) प्राप्त करते हुए ( श्रभ्यैरयन्त ) पहुंचा करते हैं † ॥

वेन ऋषिः, आक्ष्म-दैवतम्, छन्दः त्रिप्दुस् ।

<sup>ं</sup> अर्थात, अनेक जन्मों के पश्चात् ही यह सौभाग्य प्राप्त होता है। उस परम तत्त्व का; जिस में सब संसार स्थित है, पाना अति कठिन है। पर जब पा छेता है, तो अपनी भूछ पर मनुष्य आश्चर्य भी करता है, क्योंकि वह तो

\* (१८) वेदाहमेतं पुरुषं महान्तमादित्यवर्णं तमसः परस्तात् । तमेव विदित्वाति मृत्युमेति नान्यः पन्था विद्यते ऽयनाय ॥ २८ ॥

## यज्जु० ३१ । १८॥

इस प्रकार अनेक जन्मों के पश्चात अनुभवी जीवात्मा अपने अनुभव को प्रकट करता है, (अहं) में (एतम्) इस (पुरुषम्) व्यापक प्रभु को जो (महान्तम्) वड़ा (आदित्य वर्णं) अखगड प्रकाश से युक्त तथा (तमसः) अन्धकार से (परस्तात्) परे है (वेद) जान चुका हूं (तम्) उसे (एव) ही (विदित्वा) जान कर (मृत्युम्) मौत से (अति एति) पार होता है (अयनाय) परम पद की प्राप्ति के जिए (अन्यः) दूसरा (पन्थाः) मार्ग (न) नहीं है ।॥

वेद दो प्रकार से सफल हो सकता है, पढ़ने से और इस्तुभव प्राप्त करने से। जो केवल पढ़ते हैं, आगे कुछ नहीं करते, वह वास्तविक फल से रहित रहते हैं।

‡ (१९) ऋचो अक्षरे परमे व्योमन् यसिन् देवा

बहुनां जन्मनामन्ते ज्ञानवान् मां प्रपद्यते ॥ गीता ॥ ७ । १९ ॥

सदा हमारे सामने ही रहता है।

नारायण ऋषिः, ईश्वरो देवता, छन्दः निचृत्त्रिप्दुप् ।

<sup>ं</sup> छान्दोग्य० ७ । २६ । २ ॥ बृहदारण्यक० १ । ३ । १३–१६ ॥ श्वेताश्वतर० २ । १२ ॥ ४ । १५ ॥ ३ । ८ ॥ मीत्री० ७ । ११ ॥ केवल्य० ९ ॥ कठ० ३ । १५ ॥

<sup>‡</sup> दीर्घतमा ऋषिः, विश्वेदेवा देवता, त्रिष्टुप् छन्दः।

अधि विश्वे निषेदुः । यस्तन्न वेद किमृचा करिष्यति य इत्ताद्विदुस्त इमे समासते ॥ २९ ॥

ऋ०१।१ई४।३६॥

(ऋचः) सब वेद (अन्नरे) अविनाशी (परमे) परम (त्योमन) व्यापक परमेश्वर ही में (लगते हैं) (यस्मिन्) जिस में (विश्वे) सब (देवाः) शक्तियां (अधि-निषेदुः) आश्रित रहती हैं। (यः) जो (तद्) उसे (न) नहीं (वेद) पहचानता, वह (ऋचा) केवल वेद पाठ से (किम्) क्या (करिष्यति) करेगा। (ये) जो (इत्) भी (तत्) उसे (विदुः) जान जाते हैं (ते) वह (इमे) यहां (समासते) जीवन सफल करते हुए रहते हैं॥

पर, जैसा मैंने अभी वतलाया था, यह दूसरा कार्य्य विशेष जीवन के अभ्यास के विना सिद्ध नहीं हो सकता। अतः पढ़ लिख कर भी लोग अन्धेरे में ही रहा करते हैं। जैसे प्रकाश-मय जीवन वालों के लिये वेद परम सुख का वचन देता है, वैसे ही आत्मा के हित को विषय-वासनाओं से द्वाने वाले लोगों के लिए इस आत्म-हत्या \* का भयक्कर परिणाम भी वतलाया है।

आत्मानं रथिनं विद्धि शरीरं रथमेव तु, बुद्धिं तु सारथिं विद्धि मनः प्रब्रहमेव च। इन्द्रियाणिहयानाहुर्विपयांस्तेषु गोचरान्, आत्मेन्द्रियमनोयुक्तं भोकेत्याहुर्मनीषिणः॥ कठ० ३।३॥

<sup>\*</sup> उस तरह तो आत्मा अविनाशी है। परन्तु आत्मा का जीवन तभी तक समझो जब तक वह अपने शरीर तथा इन्द्रियों को अपने छक्ष्य की सिद्धि में लगाये रहता है। तभी वह भोक्ता है अन्यथा भुक्त होजाता है।

\* (२०) असुर्य्या नाम ते लोका अन्धेन तमसावृताः । ताँस्ते प्रेत्यापि गच्छन्ति ये के चात्महनो जनाः ॥३०॥ य० ४०।३॥

(श्रसुर्थ्याः) श्रसुर-भाव से युक्त (ते) वह (नाम) निश्चय करके (लोका) लोक हैं (श्रन्थेन) गाढ़ (तमसा) श्रन्थेरे से (श्रावृताः) ढके हुए हैं। (तान) वहां (ते) वह (प्रेत्य) शरीर ह्रोड़ कर (श्रिपगच्छन्ति) प्राप्त होते हैं (ये) जो (के च) कोई भी (श्रात्महनः) श्रात्म-घाती (जनाः) नर हैं॥

पेसे लोगों की गित पशु प्रवृत्ति । से युक्त होने के कारण उच्च नहीं हो सकती । वे पेसी योनियों में घूमते हैं, जहां उनका विषय-तृष्णा से उपराम हो जावे। अर्थात वह ज्ञानमार्ग पर नहीं पड़े। वे प्रकाश से रहित हैं। वे थक कर ही सुधर सकते हैं। अतः मनुष्य को चाहिये कि केवल स्वार्थ तथा उदर-पूर्ति को ही परम धर्म न समके, वरन प्रभु के चरणों में नित्य रमण करता हुआ जन्म मरण के भय से मुक्त होने का यह्न करे। अन्यथा यह चक्र कभी भी समाप्त होने वाला नहीं है। एक देह होड़ो, दूसरा तथ्यार है। इस चक्र से निकलने का उपाय बतलाते हैं॥

<sup>\*</sup> दीर्घतमा ऋषि, आत्मदैवतम्, अनुष्टुप् छन्दः।

<sup>ं</sup> यह 'असुर्खं' शब्द का अर्थ है । असुर=असु अर्थात् प्राणों में लगा हुआ। इन्द्रियों के विषयों के सुख को ही लक्ष्य बनाने वाले लोग पशुओं से बढ़ कर न समझने चाहियें। उनमें भेद ही क्या है? जिनकी ऐसी ही वासनाएं होती हैं, उन्हें ऐसे ही जन्म मिलते हैं। युक्ति ऊपर दीगई है और प्रमाण यह है।

\* (२१) प्र च्यवस्व तन्वं सं भरख मा ते गात्रा विहा-यि मो शरीरम् । मनो निविष्टमतु संविशख यत्र भूमे र्जुषसे तत्र गच्छ ॥३१॥

श्रथर्व०१८।३।६॥

(तन्वम्) शरीर को (प्रच्यवस्व) छोड़ दे, (संभरस्व) दूसरे को धारण कर, (गात्रा) ग्रंग (उ) या (शरीरम्) शरीर (ते) तुक्त से (मा विहायि) जावे नहीं। (निविष्टम्) धारण किए हुए (मनः†) मन में (ग्रजुसंविशस्व) पुनः रमण कर। (भूमेः) भूमि के (यत्र) जिस भाग को (जुषसे) वासनानुसार चाहता है, (तत्र) वहां (गच्छ) जा॥

(२२) प्रकामो धीरो अमृतः खयम्भू रसेन तृप्तो न कुतश्रनोनः । तमेव विद्वान् न विभाय मृत्योरात्मानं धीरमजरं युवानम् ॥ ३२॥

श्रथर्व० १०। ५। ४४॥

( थ्रकामः ) कामना रहित ( धीरः ) सर्वज्ञ ( थ्रमृतः ) थ्रमृत-स्वरूप (स्वयम्भुः ) सदा से थ्रपनी सत्ता को स्थिर रखने वाला, ( रसेन तृप्तः ) थ्रानन्द से पूर्ण, ( न ) नहीं

यं यं वापि स्मरन् भावं त्यजत्यन्ते कलेवरम् । तं तमेवैति कौन्तेय सदा तदावभावितः ॥ गीता ८ । ६ ॥

\* अथर्वा ऋषि, यम देवता, त्रिप्टुप् छन्दः।

ं इसी इशारे को पा कर, संभव है, पीछे ऋषियों ने यह सिद्धान्त हद किया हो कि शरीर छोड़ते हुए आत्मा अपने र्छिग-शरीर को भी साथ ही रखता है। देखो, बृहदारण्यक ४।४। ६॥ तथा गीता १५। १८॥

<sup>‡</sup> कुत्स ऋषि, अध्यातम-देवता, त्रिष्टुप् छन्दः i

(कुतः-चन)कहीं से भी (ऊनः) श्रुटि वाला (तम्) उसे (एव) ही (श्रात्मानम्) सर्वव्यापक (धीरम्) बुद्धिमान् (श्रुजरम्) त्तय-रहित (युवानम्) सदा युवा परमेश्वर को (विद्वान्) जानने वाला (मृत्योः) मृत्यु से (न) नहीं (विभाय) डरता है॥

मृत्यु का भय सब को भयभीत बना रहा है। इस का कारण मिथ्या ज्ञान ही समक्तना चाहिये। जब आत्मा, परमात्मा और प्रकृति नित्य हैं, इनका सम्बन्ध नित्य हैं, तो फिर मरना क्यों भय का उत्पन्न करने वाला हो ? यह भ्रम तब तक दूर नहीं होगा, जब तक नित्य, श्रविनाशी प्रभु की भिक्त के रस से मजुष्य अपने शुष्कपन को दूर नहीं करता। उस के आनन्द में मग्न रहने से अपना और उसका कभी भी न टूटने वाला सम्बन्ध सदा सामने प्रत्यन्न रहता है। शरीर हो या न हो, वह सदा हमारे पास है। और, शरीर है किस लिए ? इसी लिए कि हम इस साधन की सहायता से सत्य में निष्ठा रखने वाले सच्च गुरुओं की सेवा करते हुए, उन से आत्म-ज्ञान को प्राप्त कर सकें। जब वह लच्य पूरा होगया, तो श्रव साधन रहे, तो प्रभु की इच्छा, न रहे, तो उसकी इच्छा। न यहां हुष है, न यहां शोक है। इसी को मृत्यु से अभय होना कहते हैं॥

इस प्रकार संत्तेप से श्रव तक वैदिक-संसार के मूल तत्त्वों के स्वरूप का कुछ वर्णन मैंने श्राप को सुनाया है। जाने से पूर्व मोटी २ बातों का संग्रह सुन लो—

१-संसार मिथ्या नहीं है। परिवर्त्तन संसार का धर्म है,

पर, श्रत्यन्त श्रभाव किसी पदार्थ का नहीं हो सकता। यह प्रवाह रूप से श्रनादि है। मृज−प्रकृति स्वतन्त्र नित्य तत्त्व है।

- (२) जीवातमा दूसरा नित्य तत्त्व है। यह प्रत्येक शरीर को जीवन देता है। यह स्वरूप से मरने झौर पैदा होने के बन्धन से मुक्त है। परन्तु श्रपने संस्कारों के प्रभाव से भिन्न २ योनियों में जाता है। जोगों का यह कहना कि पुनर्जन्म का सिद्धान्त वेद में नहीं हैं, स्पष्ट मन्त्रों के प्रकाश में एक व्यर्थ श्रम ही प्रतीत होता है।
- (३) परमात्मा, नित्य, शुद्ध, बुद्ध, मुक्त-स्वभाव, सारे संसार का कर्त्ता, धर्त्ता है। श्रविद्या का कभी उस पर प्रभाव नहीं पड़ता। जीवों के श्रपने कर्मानुसार ही, न्यायानुकूल, उनके हित के लिए भिन्न २ फलों को उन्हें देता है। न वह कभी जगदाकार श्रौर न कभी जीवनरूप बनता है।
- (४) प्रत्येक श्राध्यात्मिक तत्त्व का बोध वेद के पवित्र स्वाध्याय से ही ठीक २ हो सकता है।
- (४) शिज्ञा का आदर्श इस बोध से युक्त करके प्रत्येक विद्यार्थी को प्रभु-चरणों में पहुंचा कर मृत्यु के भव से मुक्त करना है।
- (ई) इस के लिए शरीर, मन, बुद्धि और आत्मा के निश्चित कम के अनुसार उन्नत कराने की आवश्यकता है। इन्हें मिथ्या नहीं, वरन सच्चा समभ कर उपयोगी साधन बनाने का यह करना चाहिए।

यह मुख्य बातें भ्रव तक भ्राप सुन चुके हैं। यही सिद्धान्त-

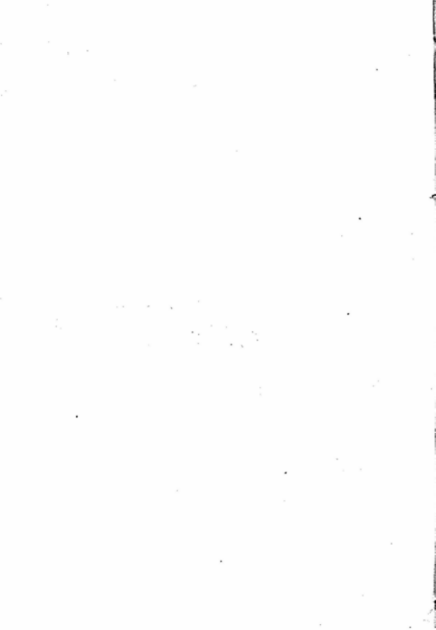
रूप से हमारा कर्त्तव्य कर्म है। श्रव कल से कम वार शरीर श्रादि के द्वारा हमें क्या करना चाहिए, इसका वर्णन करूंगा। मुक्ते विश्वास है कि जिस लग्न से श्राप ने वेद सन्देश के इस भाग को सुनकर लाभ उठाया है, वैसे ही श्रागे भी करोगे। वस, इसी वात का ध्यान रक्लो कि जीवन में हमारी परीचा हो रही है। जितने हम बलवान, बुद्धिमान श्रौर धर्मात्मा होंगे, उतना श्रिधिक श्रव्ही तरह से उस परीचा में से पार हो सकेंगे। विल्ली की क्याट तय्यार है। कब्तर श्रांखें बन्द कर लेता है। पर, बच नहीं सकता। ऐसे ही सब कुछ सुख है, सभी कुछ दुःख है, संसार मिथ्या है, इसे छोड़ दो, इत्यादि क्रुठी वातों में पड़े रहने से हमारी हार ही होती है। प्यारो, जाश्रो, इन बातों पर विचार करो। कल से उन नियमों का उपदेश होगा, जिन्हें धारण करने से मनुष्य सदा विजयी हो सकता है।

सत्यकाम थ्रौर शंकरानन्द ने भुक कर प्रेम से 'नमस्ते' कही थ्रौर बाहिर निकल गए।

> इति तत्त्व-सन्देशे तृतीय उच्छ्वासो वेद-सन्देशे तत्व-सन्देशो नाम प्रथमोऽध्यायश्च ॥

## ऋथ शरीर-सन्देशो नाम

द्वितीयोऽध्यायः



## प्रथम उच्छ्वासः ।

## शारीरिक जीवन ।

गत सप्ताह में मायाराम के लिए एक नया ही संसार खुल गया था। नगर में वह एक प्रभाव-शाली मनुष्य थे। यद्यपि वेदान्त के उलटे उपदेशों से वह अन्दर से नास्तिक हो चुके थे, तथापि लोग उन्हें लापरवाह बादशाह ही समक्ता करते थे। अब जब कि उन के अन्तः करण के किवाड़ खुल रहे थे, उन्हों ने यह अपना कर्तव्य समक्ता कि अपने स्तुति करने वाले, सीधे साधे, भूले-भटके नगर-निवासियों को भी इस नए मार्ग का पता दें। इस विचार को पक्ता करते हुए, उन्हों ने दस बीस भक्तों से वार्त्तालाप करते हुए महात्मा जी के सत्संग का वर्णन किया। उन्हों ने बात और आगे पहुंचाई। इसका आज परिणाम दिखाई देने लगा। आज केवल सत्यकाम और मायाराम ही नहीं, बल्कि कई और सज्जन भी महात्मा के मुखारविन्द से उपदेश अमृत का पान करने के लिए पहुंचे हुए थे। सत्यकाम ने विनय-पूर्वक निवेदन किया।

सत्य०—महाराज, थ्राज कृपया श्रपने विचार के श्रनुसार शरीर के सम्बन्ध में उपदेश करके कृतार्थ करें।

महा० सज्जनो ! मुक्ते यह देखकर बड़ा सन्तोष होरहा है कि आप के अन्दर वेद का सन्देश सुनने की इच्छा पैदा हुई है। कुछ दिनों से यहां चर्चा चल रही है। में यत करूंगा कि श्राज से जो कम चले, उस में बहुत सुखापन न हो । मैंने दो तीन दिन बीते, यहां पर बतलाया था कि वेद में जगत को वृत्त के रूप में प्रकट किया है। काटना, छांटना, तराशना ही यहां रिन रात होता रहता है। ज्ञाणभर भी तो किसी परमाग्रु को स्थिरता प्राप्त नहीं होती। दिन रात चक्र चलता है। सुर्य्य, चन्द्र और तारागण नित्य श्रपने २ नियमों का पालन करते रहते हैं। दिन उदय होता है और अस्त हो जाता है। पन्द्रह दिन एक २ कला बढ़कर पूर्णमासी की रात्रि होती है और फिर चांद घटना श्रारम्भ हो जाता है। बीज पृथिवी में डालते हैं। ग्रंकुर फूटता है। उसके ऊपर दो तीन लाल २ पत्तियां क्या सुन्दर लगती हैं। यह नए जीवन की लाली है। वृत्त वडा होता है। फल से लद जाता है। फल पक कर लाल होता है। यह पक्केपन की लाली है। असूज और कार्त्तिक में पत्ते पीले श्रौर लाल होते चले जाते हैं। वायु के फकोरे, उन के श्रन्दर सर २ की ध्वनि किया करते हैं, मानो मोह माया में फंसाकर अपने साथ ही घसीटे लिये जाते हैं। वृत्त का तना नंगा हो रहा है। फल गिरकर प्राणियों का भोजन बन रहे हैं। बीज भूमि में प्रवेश करके चक्र को दुहराने लगा है। वसन्त फिर थ्रा पहुंचा है। हरी २ कोंपलें निकलने लगी हैं। सुन्दर, रंगीले, सुहावने, सुगन्धित फूल उभर २ कर वन के सौंदर्य्य को बढ़ा रहे हैं। ऐसा प्रतीत होता है, प्रकृति देवी लम्बी निद्रा के उपरान्त नेत्र उघाड़ २ कर श्रपने ललित लावगय को निहार रही है।

यही चक्र-क्रम पशु, पत्ती, वायु, जल, त्र्यादि पदार्थी के जीवन में पाया जाता है।

जितना मनुष्य इन वातों पर ध्यान करता है, उतना अधिक वह इस अपार संसार की गुप्त जीजा में विश्वासी होता जाता है । उसका अपना शरीर छोटे पैमाने पर इसी का एक चित्र है । पृष्ठवंश (रीढ़ की हड़ी) से सुदम तन्तु-जाल निकल कर सारे शरीर में फैल रहा है। मस्तिष्क की बनावट बड़ी विचित्र है। नेत्र, कान ब्रादि की रचना विस्मित करने वाली है। कग्रठ, नासिका थ्रौर मुख के सांके द्वार, जिह्ना की सुन्दर स्थापना तथा इस की बोलने की किया और चखने के संस्कार प्रहण करने के कार्य्य में उपयोगी साधन बनना, हृद्य की कोठरियों का रक्त शोधन करना, फेफडों की धौंकनी का ब्राध्धर्य-जनक कार्य्य, ब्रठारह हाथ लंबी, नरम २ नाली का नाभि-मृल में सर्पाकार विद्वा हुआ होना त्र्यौर मृली, गाजर, सेव, केला, दाल त्र्यौर भात ग्रादि भिन्न २ भोजनों के पकाने की भट्टी की रचना—यह, ब्रौर ब्रन्य ब्रानन्त नस नाड़ी के संबंध, जोड़ों के जोड़, द्रड्डी, मांस, मज्जा ब्रादि धातुश्रों के विस्मय-जनक रीति से संघटन, उत्पंत्ति श्रौर - श्रवस्थापन, नित्य की श्रावत, खपत, रुधिर-प्रवाह श्रादि श्रनेकानेक बातों का ध्यान करें, तो प्यारो, दूसरा संसार ही प्रतीत होता है। अथर्ववेद के दसवें कागड का दूसरा सुक्त इस का विस्तार-पूर्वक वर्णन करता है \*। इस के दो

<sup>\*</sup> यदि कोई योग्य वैद्य, आधुनिक शरीरविज्ञान का सहारा छेकर इस सूक्त की सम्पूर्ण व्याख्या करे, तो बड़ा उपकार हो।

मन्त्रों की थ्रोर एक दिन संकेत भी किया गया था। शरीर-विश्वान (Anatomy) का यह मृल है। फिर कभी अवसर हुआ तो शरीर का चित्र सामने रखकर इन मंत्रों की व्याख्या करूंगा। श्राज तो इस के उपयोग तथा रक्त्रण के विषय में ही आप को कुठ सुनाऊंगा।

यह कह कर महात्मा जी माथे पर हाथ रख कर एक चण के लिए सोचने लगे थे, कि श्राए हुए श्रोतवर्ग में से एक वस्तु-स्वरूप नामक महाशय बोल उठे:—

वस्तु०-महाराज ! यह सब कुछ क्यों ? इतने चक्रों को चलाकर प्रभुको क्यास्वाद आ रहा है ? वेचारे संसारी जीव जन्तु जन्म-मरण के चक्र में घूम २ कर बेसुध हो रहे हैं। एक दुःख की समाप्ति नहीं होती और दूसरा था जाता है। कोई सन्तान के थ्रौर कोई माता-पिता के वियोग में खाना पीना श्रौर सोना भूल कर सदा श्राकाश की श्रोर श्रांखें लगाप रहता है और मोटें २ आंसुओं की इसा इस वर्षा करता हुआ सिर के बालों को नोच २ कर बेहाल हो रहा है। वह सुनो, गली के दूसरे सिरे पर एक महतारी करुण रुदन कर रही है। यह कल की बात है, वह अपने सिर के ताज के संग ब्रानन्द-वन में मटक २ कर चलती थी। पर, हा दैव-पिशाच, रात की रात में क्या होगया ? वह श्रव श्रनाथ, दीन, ज्ञीण विधवा रह गयी है। श्रव उस का कोई रखवाला नहीं। भगवन, इस जीवन में क्यारस है ? इस शरीर को पाल २ कर क्या लाभ होगा । किसी झान ध्यान का उपदेश करें ।

महा०-नहीं, नहीं। भोले भाई, तुम किस भूल में पड़े हो! क्या अच्छा होता, तुम ने पिछले दिनों में वेद की पिवत्र कथा सुनी होती। वेद का आश्रय लेते हुए, उपनिषदों तथा वेदान्त-सूत्र आदि शास्त्रों ने स्पष्ट बतला दिया है कि भगवान क्योंकर सुख, दुःख का बटवारा कर रहे हैं। हम कर्म करते हैं। उनका फल चखाने में यह संसार साधन बन रहा है। हम अपने शरीर, मन तथा इन्द्रिय-गण का ठीक २ बर्चाव करते हुए, पुग्य कर्म को करते रहें और प्रभु की लीला को देखते हुए श्रद्धा से उस की उपासना करना सीख जाएं, तो सभी ज्ञान, ध्यान उसी में आ सकता है। रचना की विचित्रता, नियम पूर्वकता तथा सुन्दरता का विचार करके नास्तिक भी आस्तिक बन जाते हैं।

इस शरीर को व्यर्थ दुःख का हेतु मत समभो । यह हीरा जन्म है। यह पारस मिण है। यह वैतरणी नदी है। इस के सारे नियमों का पालन करता हुआ ही, नर पार जा सकता है। यह शरीर धर्म, कर्म में सहायतार्थ ही प्रभु ने दे रक्खा है। दीन, हीन, अनाथ, अपाइज की सेवा करना कितना पवित्र कार्य है। अर्थी का अर्थ पूरा करना कितना पवित्र कार्य है। अर्थी का अर्थ पूरा करना कितना पवित्र कार्य है। अर्थी का अर्थ पूरा करना कितना पवित्र कार्य है। अर्थी का नितना पवित्र कार्य है। शानवान होकर लोक- जोकान्तर में मनुष्य-मात्र का सुधार करना कितना पवित्र कार्य है। तप और व्रत्वर्या का कठिन जीवन व्यतीत कर भक्तिभाजन, भव के भव्य भाव के चारों ओर अमर बनकर मस्त

रहना कितना पवित्र कार्य है। सब वन्धनों से मुक्त हो कर, सब संशयों को मिटा कर, सदानन्द-धन प्रभु के पवित्र चरणों में नित्य, नम्रता से भुक २ कर नित्य आनन्द का पान करना कितना पवित्र कार्य है। तो हे सत्संगियो, इस सारी कार्यवाही में शरीर ही तो प्रथम साधन है। इसके विना यह जीवन-योग सिद्ध नहीं होसकता। इच्छा मात्र से मुक्ति नहीं मिल सकती। एक बालक मकान की छत्त पर कृद कर पहुंचना चाहता है। पिता उसकी मुर्खता को समभता है और उसे हटा लेता है। हम भी सब बालक हैं। हमने परमानन्द की छत्त पर चढ़ना है। इसके लिए एक २ सीढ़ी चढ़ कर, पृर्ण योग्य होना आवश्यक है। वृथा धींगा धींगी से अपना नाश और जगत में उपहास होता है। संसार की भी इस में हानि है। सिद्धि का उदाहरण दूसरों को उभारता है। नाश का चित्र उठती हुई उमंगों को दबा देता है।

सत्य०-लोग तो कहते हैं, श्रमुक महात्मा पर विश्वास करो, श्रमुक प्रकार से रहन सहन कर लो, मुक्ति हो जावेगी। श्राप तो बड़ा लंबा मार्ग बता रहे हैं।

मा०-हमने वेदान्त की श्रवस्था में यही सुना हुआ था कि 'श्रहं ब्रह्म' के जाप ही से मुक्ति हो जाती है।

महा०-प्रियवर्ग ! हम से पूर्व लोगों ने सस्ती मुक्ति लेनी चाही । कोई शरीर को मार कर, कोई आंखें फोड़ कर, कोई टांगें तोड़ कर, कोई भुजा सुखा कर, कोई देह को टेढ़ामेढ़ा कर के कोई विश्वास के वल से—अनेक प्रकार से लोग परम पद को पहुंचना चाहते थे। पर, परिणाम क्या हुआ ? ढीठपने से विषय-वासनाओं को दवाने से, शक्तियों का नाश करने से संसार में पाप अधिक बढ़ा। सामने से हट कर पाप परदे के पीछे राज्य करने लगा। पृथिवी माता से पृछो कि इन उलटे पन्थों के प्रचार के कारण, इसकी गोद में कितने अत्याचार हुए हैं, कितना व्यभिचार बढ़ा है, कितनी गर्भ-हत्या हुई हैं, कितनी चरित्र-हत्या और कितनी अवला-हत्या से गुगड़े, चरित्र-रहित पुजारियों ने मुंह काला किया है। इस लिए यही समक्तो कि शीव्रता का परिणाम अच्छा नहीं होता। ठीक समय पर ही पका हुआ फल शोभा देता है। परमिता का धन्यवाद करो जिसने हमें सब कार्यों में सहायक, शरीर प्रदान किया है। निराशावाद के गढ़े से निकल कर्मवीर बनो।

वस्तु०–महाराज ! तिनक श्रौर खोलकर बतलाइएगा । श्राप की यह वार्ते मानकर तो धर्म के सम्बन्ध में भी हमें श्रपने विचार बदलने पडेंगे ।

महा०-प्यारे, शरीर के बिना धर्म-कार्य्य हो ही नहीं सकते, ध्रतः इसे रोगों तथा दुर्व्यसनों से बचा कर, दीर्घकाल तक अपने लिये उपयोगी बनाए रखना बड़ा भारी धर्म का अंग है। परलोक इस लोक के ऊपर निर्भर रहता है। ध्रतः वह धर्म पूर्ण नहीं हो सकता, जिस में इस जीवन की सफलता का पूर्णतया उपदेश न मिलता हो। इस से यह तात्पर्य्य है कि मनुष्य इतना पुग्य संचय कर सके कि वह यहां भी सुखी रहे और आगे भी सद-

गति को प्राप्त हो सके। कई लोगों ने धर्म का श्रमिप्राय केवल भक्ति थ्रौर दान थ्रादि ही समभ रक्खा है। उन्हें यह जीवन एक त्याग करने योग्य, हीन वस्तु प्रतीत होता है । परन्तु वह इस बात को भुल जाते हैं कि शारीरिक जीवन की उत्तमता के साथ ही आतमा का ठीक विकास होता है। हमें अपने पूर्व कर्मी के **ब्र**मुसार यह कर्म-योनि मिली है। फिर इस से इतनी घृणा क्यों ? यह भ्रम-मृलक शिक्ता की उपज है । सभी चिर तक जीना भी चाहते हैं थ्रौर सुखी भी होना चाहते हैं । जब इन स्वाभाविक संस्कारों को पांव तले रोंद कर, चित्त को उकसा कर किसी पन्थ का प्रचार किया जाता है, तो थोड़े दिनों के लिए प्रतीत होता है कि संसार बदल गया है। बौद्ध, जैन, हुठयोगी, रोमन कथोलिक ईसाई ग्रादि लोग इस मांस ग्रौर हुड्डी के पुतले को पाप का घर समभते थे। परन्तु इस मकान की नींव बड़ी कची होती है। थोड़े ही दिनों में दीवारें हिलने लगती हैं। स्वभाव प्रवल होता है श्रौर हज़ारों प्रकार की ख़रा-वियां पदा होने लग जाती हैं। यह वैदिक धर्म की विशेष पूर्णता है कि इस में सांसारिक जीवन को सफल बनाने का पूर्ण उपदेश पाया जाता है । इस लिये वैशेषिक दर्शन के ब्रारम्भ में ही धर्म का स्वरूप बतलाते हुए कणाद मुनि कहते हैं 'यतोऽभ्युदय निःश्रेयससिद्धिः स धर्मः' . श्रर्थात्, धर्म उन विचारों तथा स्राचारों का नाम है, जिनके द्वारा यहां पूरी सफलता थ्रौर पीछे मोच्च लाभ होता है। श्रतः शारीरिक, मान-सिक, ब्रात्मिक, सामाजिक—सभी प्रकार की एक साथ उन्नति

करते जाना ही धर्म-परायणता है । संसार मिथ्या नहीं; ग्रतः इस जीवन को परीज्ञा-भूमि जान कर सब प्रकार के पापों का बल पूर्वक सामना करना चाहिए।

मा०-क्या यह वैदिक धर्म इसी रूप में धाज भी पाया जाता है?

महा०-कुछ बातों में । पर प्रतिदिन कम होरहा है। पूर्वोक्त भावों को ही लेकर भ्रार्य-जाति ने शौच तथा व्यायाम के नियमों को धर्मका इमंगवना रखाथा। द्यव तक द्र्यार्यदेवियों ब्रौर पुरुषों में प्रातः उठना, बाहर जंगल में जाना, नदी-तट पर या थ्रौर कहीं शुद्ध वायु का सेवन करना, दांत साफ करना थ्रौर स्नान करना पाया जाता है। आज की पठित-मंडली में इन बातों का प्रचार कम होता चला जा रहा है। जब तक यह बात धर्म-भाव से की जाती रहीं, जाति की हड्डी पक्की रही । श्राजकल तो बाहिर चमक है, अन्दर अन्धेरी रात है। आलस्य और प्रमाद प्रधान हैं । प्रत्येक चातकी बाल की खाल उतारना हमारे श्रन्यथा नीरस जीवन का जीवन-रस बन रहा है। पर, कहने थ्रौर करने के बीच में पहाड़ खड़ा है। यही कारण है कि पहिले से वैद्य और डाक्टर अब अधिक हैं और रोग भी अधिक होता जा रहा है। श्रव लोग मज़े से रातों जागते और गन्द बला खाते पीते हैं। जब तक जेब में पैसों की टंकार है, द्वार पर डाक्टर साहिब सदा तय्यार है। बाज़ार में चिकनी चुपड़ी चीज़ों की भरमार है थ्रौर इम मुर्ख, जिह्ना के स्वाद के लिए खाने पर लाचार हैं। मुर्खता की भी कोई अवधि नहीं। कुछ

लोग ऐसे भी हैं, जो व्यायाम ब्रादि द्वारा भी हिंसा-पाप का होना मानते हैं। परन्तु ये ब्रवैदिक भाव हैं। वेद तो सभी को स्वस्थ ही देखना चाहता है।

पतअित मुनि श्रपने योग-शास्त्र में रोग, श्रालस्य तथा श्रन्य श्रस्थिरता श्रादि दोषों को श्रात्म-दर्शन में बाधक मानते हैं \*। श्रतः यह भी मूर्खता श्रौर भ्रम ही समभो कि शरीर को दुर्बल रख कर ही श्रात्मिक श्रानन्द मिलता है। इस प्रकार के विचारों को रोक देना चाहिये, क्योंकि जगत में पुग्य के स्थान पर पाप, उपकार के स्थान पर श्रत्याचार बढ़ता है।

वस्तु०-महाराज, यदि ऐसी ही बात है, तो यह उलटा ज्ञान चल कैसे पड़ा। क्या वेद में यह भाव नहीं पाये जाते ?

महा०-भोले, प्रश्न सदा यह करना चाहिये कि ज्ञान कैसे होता है? अज्ञान, मिथ्या भ्रम तथा उलटी वार्त तो उस ज्ञान के ठीक न सभक्षने से किसी समय भी प्रचलित होसकती हैं। तुम्हारा दूसरा प्रश्न ही अब सामने है। वेद में निराशावाद, दुःखवाद, मिथ्यावाद, उदासीनता-वाद आदि अनेक नामों वाली, इस ऊपर वर्णन की हुई बीमारी का कोई मृल नहीं है। वेद तो जीवन को संग्राम-भृमि बतला कर शक्ति-सम्पन्न होकर वीरता के जौहर दिखाने का ही उपदेश करता है। लो सुनो, इस वात की पृष्टि के लिए थोड़े से मन्त्रों का अर्थ आज आप को समकाता हूं।

व्याधिस्त्यान संशयप्रमादालस्याविरति भ्रान्तिदर्शनालव्धभूमिकत्वानय-स्थितत्वानि चित्तविक्षेपास्तेऽन्तरायाः । दुःखदौर्मनस्यागमेजयत्वश्वासप्रश्वासा विक्षेपसहभुवः ॥ समाधिपाद सृत्र ३० । ३१ ॥

\*(१) स नो वाजाय श्रवस इषे च राये घेहि द्युमत इन्द्र विप्रान् । भरद्वाजे नृवत इन्द्र स्र्रीन् दिवि च स्मौधि पार्ये न इन्द्र ॥ ३३ ॥

ऋग्० ६। १७। १४॥

(इन्द्र) पेश्वर्यं के स्वामिन प्रभो (नः) हमारे मध्य में ( युमतः) विद्या से प्रकाशित ( विप्रान् ) विद्वानों को ( घेहि ) स्थापित करो, ताकि हम ( वाजाय ) वल ( श्रवसे ) यश ( इवे ) श्रवसादि ( राये ) धन सम्पत्ति को पा सकें, ( भरद्वाजे ) वल को धारण करनेवाले ( भरद्वाज ) के निमित्त से ( नृवतः ) नरों से युक्त ( सुरीन ) प्रतिभा शालियों को (घेहि) धारण करो । (पार्ये) पार करने योग्य ( दिवि ) प्रकाशमय जीवन के लिए ( च ) भी ( नः ) हमारा ( पिधस्म ) सहारा वनो ॥

यह प्रत्येक समाज के विद्या से युक्त नेता ही होते हैं, जिन की सहायता से सर्व साधारण, धन, पेश्वर्य्य, स्वास्थ्य ध्यादि इच्छा करने के योग्य पदार्थों को प्राप्त कर सकते हैं। वेद उपदेश करता है कि इन वस्तुओं का धारण करना तुम्हारा धर्म है।

ं उषा अप स्वसुस्तमः सं वर्त्तयति वर्तनिं सुजातता। अया वाजं देवहितं सनेम मदेम शतहिमाः सुवीराः॥३४॥ श्रथर्व०१६।१२।१॥

भरहाजो बाईस्पत्य ऋषिः, इन्द्रो देवता, निचृत् त्रिष्टुप् छन्दः ।

<sup>†</sup> ऋषि ब्रह्मन्, देवता सौम्यम्, छन्दः त्रिष्टुण्।

(उपाः) प्रातः की लाली (स्वसुः) वहिन रात्रि के (तमः) अन्धकार को (अप) दूर कर के (वर्त्तनिम्) संसार-मार्ग को (सुजातता) अपनी ज्योति से (संवर्त्तयति) भर देती है। (अया) इस के द्वारा (देवहितम्) विद्वानों द्वारा धारण किये हुए (वाजम्) वल को (सनेम) प्राप्त हों, (सुवीराः) अच्छे वीरों से युक्त हो कर (शतहिमाः) सौ वर्ष तक (मदेम) आनन्द करते रहें॥

वस्तुतः इन उपदेशों के ही प्रभाव से आयों के यहां ब्राह्म-मुहुर्त्त में उठना धर्म माना गया है । विद्या और बल दोनों ही अभीष्ट बातें हैं। प्रातः उठने वाला दोनों सिद्ध करता है।

\*(३) मित्रः पृथिव्योदक्रामत् तां पुरं प्र णयामि वः। तामाविशत तां प्रविशत सा वः शर्म च वर्म च यच्छतु ॥३५॥ श्रथवं० १६। १६। १॥

† ( मित्रः ) मित्र ( पृथिव्या ) पृथिवी के द्वारा उन्नत होता है। (ताम) उस प्रसिद्ध शरीररूपी (पुरम) नगरी को (वः) तुम्हारे लिए (प्रण्यामि) तय्यार करता हूँ (ताम) उस में (ब्राविशत) पूर्ण हो जाओ (ताम) उस में (प्र-विशत) प्रवेश करो (सा) वह (वः) तुम्हें (शर्म) शान्ति (च) और (वर्म) रक्षा की (यच्छतु) दिलाने वाली हो॥

<sup>\*</sup> अथवां ऋषिः, मित्रो देवता, छन्दः भूरिग् बृहती (?) गद्य रचना की प्रधानता है।

<sup>ं</sup> मित्र से साधारण तात्पर्य सूर्य का होता है। सायण यहां अझि अर्थ करता है। कारण कि, सूर्य का आगे पृथक् वर्णन है। अझि का पृथिवी पर

इस मन्त्र के साथ सक्त का आरंभ होता है। उसे अब आप के सम्मुख कहूंगा। इस में वतलाया है कि प्रभु ने इस शरीर-रूपी नगरी को हमें प्रदान किया है। इस नगरी \* में ठीक प्रकार से हमें रहना चाहिये इसे ठीक तरह से योग्य साधन बना कर हम आत्मिक शान्ति भी प्राप्त कर सकते हैं और पाप तथा रोग आदि से सुरक्तित भी रह सकते हैं।

ं वायुरन्तरिक्षेणोदकामत् तां पुरं प्रणयामि वः । तामाविश्वत तां प्रविश्वत सा वः शर्म च वर्म च यच्छतु ॥३६॥ पूर्व सक्तम् ॥ २॥

(वायुः) वायु (श्रन्तरिक्तेस्) श्रन्तरिक्तके द्वारा (उद्कामत्) उन्नत होता है। शेष पूर्व वत्॥

अन्तरित्त वायु का निवास-स्थान है, जैसे शरीर हमारा है। इस की अवहेलना करके हम अपनी उन्नति ही रोकते हैं। अतः इसे अपनी लच्यपूर्ति में साधन बनाना चाहिये।

अधिष्टान है और आगे अलग वर्णन भी नहीं। पर मित्र से उदय होने वाले सूर्य का वर्णन हो सकता है। पृथिवी की गति से ही वह उन्नत होता हुआ प्रतीत होता है।

<sup>\*</sup> वेद में कई स्थानों पर शरीर को पुरी कह कर वर्णन किया है। नमूने के लिये देखो अ० १, उच्छ्वास १, मंत्र ४॥

<sup>ं</sup> ऋषि आदि पूर्व मंत्र की तरह सूक्त की समाप्ति तक चलेंगे । यहां वायु देवता समझना चाहिए। अगले मंत्रों में जिस २ पदार्थ का मुख्य उदा-हरणरूप से संकेत हो, उसे ही उस २ मंत्र का देवता समझो।

- (५) सूर्यो दिवोदकामत् तां पुरं प्रणयामि वः। तामाविश्वत तां प्रविश्वत सावः शर्म च वर्म च यच्छतु ॥३७॥ ॥—३॥
  - (सर्यः) सर्थ (दिवा) दुलोक के साथ, इत्यादि पूर्ववत ॥
- (६) चन्द्रमा नक्षत्रैरुद्कामत् तां पुरं प्रणयामि वः। तामाविशत तां प्रविशत सा वः शर्म च वर्म च यच्छतु ॥३८॥ ॥—४॥

(चन्द्रमाः) चान्द (नत्तत्रैः) नत्तत्रों के साथ, इत्यादि पूर्ववत्॥

- (७) सोम ओषधीभिरुदकामत् तां पुरं प्रणयामि वः। तामाविशत तां प्रविशत सावः शर्म च वर्म च यच्छतु ॥३९॥
- ् ( सोमः ) सोम ( ग्रोषधीभिः ) ग्रोषधिग्रों के साथ, इत्यादि पूर्ववत्॥
- (८) यज्ञो दक्षिणाभिरुदकामत् तां पुरं प्रणयामि वः। तामाविशत तां प्रविशत सा वः शर्म च वर्म च यच्छतु ॥४०॥ ॥—६॥
- (यक्कः) अग्निहोत्र से लेकर अश्वमेध पर्य्यन्त (दित्तणाभिः) दित्तणाओं सेही (उदकामत) सफल होता है, इत्यादि पूर्ववत्॥
- (९) समुद्रो नदीभिरुदकामत् तां पुरं प्रणयामि वः। तामाविशत तां प्रविशत सा वः शर्म च वर्म च यच्छतु ॥४१॥
- (समुद्रः)समुद्र (नदीभिः)नदियों के द्वारा ही (उदकामत्) उन्नत होता है इत्यादि॥

(१) ब्रह्म ब्रह्मचारिभिरुद्रक्रामत् तां पुरं प्रणयामि वः। तामाविश्वत तां प्रविश्वत सावः शर्म च वर्म च यच्छतु ॥४२॥

||---= ||

( ब्रह्म ) वेद तथा ईश्वर ( ब्रह्मचारिभिः ) वेद-परायग् ब्रह्म-चारियों द्वारा ही ( उदक्रामत् ) विख्यात होता है । पूर्ववत् ॥

(११) इन्द्रो वीर्य्ये ३णोदकामत् तां पुरं प्रणयामि वः । तामाविशत तां प्रविशत सा वः शर्म च वर्म च यच्छतु ॥४३॥

(इन्द्रः) पेश्वर्य्य शाली राजादि (वीर्य्येण) वीर्य्य बल से ही (उदकामत्) उन्नति को प्राप्त होता है। शेष पूर्ववत ॥

(१२) देवा अमृतेनोदक्रामंस्तां पुरं प्रणयामि वः । तामाविशत तां प्रविशत सा वः शर्म च वर्म च यच्छतु ॥४४॥

II—१० II

( देवाः ) विद्वान ( श्रमृतेन ) श्रमृत-पद द्वारा ही पूर्ण उन्नत होते हैं । श्रेष पूर्ववत् ॥

(१३) \* प्रजापितः प्रजाभिरुदकामत् तां पुरं प्रण-यामि वः । तामाविशत तां प्रविशत सा वः शर्म च वर्म च यच्छतु ॥ ४५ ॥ अथर्व०१६। १६। ११॥

<sup>\*</sup> इन ग्यारह मन्त्रों के अर्थ पर विचार करने से हमारे शारीरिक जीवन का महत्त्व हमारे सामने प्रकट होता है। तीन सम्बन्धों में हमारा शरीर हमारे साथ जुड़ा हुआ है। १—हम इस के अन्दर रह कर कर्म का भोग करते हैं।

( प्रजापतिः ) प्रजापति ( प्रजाभिः ) प्रजायों से ही ( उदका-मत् ) बलवान होता है, इत्यादि पूर्ववत् ॥ ४५ ॥

⊕(१३) इदं वर्ची अग्निना दत्तमागन् भर्गी यशः
सह ओजो वयो वलम्। त्रयास्त्रिंशद् यानि च वीर्व्याणि
तान्यग्निः प्रददातु मे ॥४६॥ अथर्व०१६।३७।१॥

(इदं) यह (वर्चः) † चमक (श्रक्षिना) चमक वाले प्रभु

जिस तरह अग्नि, वायु और सूर्य कम से पृथिवी, अन्तरिक्ष तथा खुलोक में ठीक प्रतिष्ठित होते हुए ही अपने २ कार्य को करते हैं, उसी तरह हमें भी यल करना चाहिये कि हम भी अपने शरीर के अन्दर सुप्रतिष्ठित हों।२—चन्द्रमा नक्षत्रों के बिना और सोम ओपधियों के बिना शोभा नहीं देते। उनका गौरव उन के साथ ही है। इसी तरह हमारा और हमारे शरीर का विशेष समय के लिए मेल है। यदि हम गन्दे रहेंगे, दुर्बल, पतले, पीले शरीर वाले होंगे, तो हमारी मूर्खता ही टपक रही होगी। ३—यज्ञ की महिमा दक्षिणा में है। इस के बिना वह सफल नहीं समझा जाता। निद्यों के निरन्तर बहते रहने से ही समुद्र की गंभीरता का यश स्थिर रहता है। व्रतों और तपों को करने वाले महिष दयानन्द जैसे ब्रह्मचारियों के ही प्रताप से वेद का उद्धार, होता है। निःसत्त्व, व्यभिचारी राजा वीरता से शून्य हो जाता है। उस के नौकर उस पर शासन करने लग जाते हैं। इसी प्रकार आत्मा की महिमा उद्देश—पूर्ति तथा सिद्धि तब ही ठीक २ हो सकती है, जब वह पूर्ण—चित्त से युक्त होकर शारीरिक—जीवन की नींव को गहरा खोद कर उस में व्यायाम आदि द्वारा खूब कुटाई करे।

\* अथवां ऋषि, अग्नि देवता और त्रिप्दुप् छन्दः। इस स्कू में चार मन्त्र

हैं। छन्द में पूरी समता नहीं है।

† ग्रिफिथ के आगे कटाचित् 'वचः' पाठ था। क्योंकि वह word=शब्द, अर्थ करता है। द्वारा (दत्तम्) प्रदान की हुई (ग्रागन्) मुक्ते प्राप्त होरही है। इस के साथ (भर्गः) उज्ज्वलता (यशः) यश (सहः) प्रभाव (ग्रोजः) कान्ति (वयः) यौवन (वलम्) बल भी प्राप्त होरहे हैं। लोक तथा शास्त्र में प्रसिद्ध (यानि) जो (च) ग्रौर (त्रयस्त्रि-शत्) क्ष तेतीस (वीर्य्याणि) शक्तियां हैं (तानि) उन्हें (ग्राग्निः) प्रसु (मे) मुक्ते (प्रद्वातु) प्रदान करे॥ ४६॥

इस सक्त में कितने स्पष्ट प्रकार से मनुष्य को उपदेश मिल रहा है। तंतीस तरह के बलों के संकेत का तात्पर्य श्रसंख्यात गुगा हैं, जो मनुष्य यत्न करने से उपार्जन कर सकता है। प्राचीन वैदिक ऋषियों ने ब्रह्माग्ड को तीन लोकों में बांट दिया है। पृथिवी अर्थात लोगों के निवास करने योग्य लोक, जहां श्रम्नि द्वारा विशेष कार्य सिद्ध किये जाते हैं। च-लोक; अर्थात अग्निमय लोक, जहां प्रकाश ही प्रकाश है, जिस के सहारे दूसरे लोकों का भी पालन होता है थ्रौर जहां सूर्य ( हमारे लिए ) मुख्य है । तीसरा वीच का लोक (Interstellar region), जिस में वायु मुख्य रूप से विचरता, प्रकाश की रश्मियां अपना जाल विकातीं श्रौर मेघ तथा विजली का खेल होता है। इन तीन लोकों के सार रूप तीन गुग हैं, १—धारणात्मिक २—तेज-म्रात्मिक ३—गति-स्रात्मिक। हमें प्रभु ने पांच ज्ञानेन्द्रिय और पांच कर्मेन्द्रिय और ग्यारहवां मन दिया है। इन ग्यारह के द्वारा ही प्रत्येक आतमा का पूर्व-उक्त

<sup>\*</sup> ब्रिफ़िथ इसका 'तीनसौ' अर्थ करता है। पाठ तो स्पष्ट है। कारण उसे ही पता होगा कि ऐसा अर्थ क्यों करता है।

तीन लोकों से सम्बन्ध बना हुआ है। सम्बन्ध का स्वाभाविक परिणाम परस्पर प्रभाव होना चाहिए। अतः इन तीन प्रकार के गुणों से हमारी यह ग्यारह शिक्तयां युक्त होकर परस्पर अदल बदल से असंख्य, अवर्णनीय बलों को पैदा कर सकती हैं। वेद बतलाता है कि मनुष्य कहां तक बढ़ सकता है, यह नहीं पृज्ञना चाहिए। जो पूर्व कर्म के फल-रूप तेज और बल हमें अब प्राप्त हैं, उनको बढ़ाने के लिए ही सर्व प्रकार से परिश्रम करना चाहिए। सारा संसार एक बड़ा शिक्त-गृह (Power-house) है। यदि हमारी उक्त रीति से इस के तीन मुख्य केन्द्रों से ग्यारह प्रकार से सम्बन्ध (Connection) जुड़ जावे, तो बस फिर सब सिद्धियां स्वयं ही हमारे पांच चूमने के लिए तत्पर होंगी।

(१५) वर्च आ घेहि मे तन्वां सह ओजो वयो वलम् ।

इन्द्रियाय त्वा कर्मणे वीर्याय प्रति गृह्णामि श्रतशारदाय॥४७॥ ॥—२॥

हे प्रभो, \* ( मे ) मेरे (तन्वाम् ) शरीर में ( वर्चः ) चमक ( सहः ) प्रभाव ( ख्रोजः ) कान्ति ( वयः ) यौवन ( बलम् ) बल को ( ख्रा धेहि ) स्थापित करो । (त्वा) तुमे (प्रति गृह्णामि) धारण

<sup>\*</sup> पश्चिमी भाष्यकारों के विचार में यह प्रार्थना एक कड़े से है, जिसे हाथ में लेकर यह मन्त्र पढ़े जा रहे हैं। उन्हें स्मरण करना चाहिए कि उन के अपने प्रकट किए हुए विचारों के अनुसार भी विनियोग बहुत पीछे के हैं। मन्त्रों के शब्दों को देख कर पीछे कर्म काण्ड में उन का विस्तृत सम्बन्ध जोड़ा गया होगा। सारे सुक्त का देवता अग्नि है, तो सम्बोधन भी उसी से हैं।

करता हूं, ताकि (इन्द्रियाय) इन्द्रियों की शक्ति बढ़कर (शतशार-दाय) सौ वर्ष पर्यन्त ( वीर्याय ) मेरा बल श्रौर ( कर्मग्रे ) कर्म विस्तृत होता चला जावे ।

कर्म करना ही सब बल का ठीक अन्त होना चाहिए । बलवान होकर आलस्य करना मनुष्यत्व से गिरना है।

(१६) ऊर्जे त्वा बलाय त्वौजसे सहसे त्वा । अभि भृयाय त्वा राष्ट्रभृत्याय पर्युहामि शतशारदाय ॥४८॥

हे प्रभो ! (त्वा ) तुक्के (परि-ऊहामि ) सर्व प्रकार से धारण करता हूं, ताकि (ऊर्जे ) श्रन्न श्रादि (बलाय) बल (श्रोजसे ) श्रोज (सहसे ) प्रभाव (श्रमि-भ्र्याय) श्रधिकार (राष्ट्रभृत्याय) राष्ट्र के पालन करने की शक्ति (शतशारदाय) सौ वर्ष पर्यन्त मुक्ते प्राप्त होते रहें।

(१७) ऋतुभ्यष्ट्वार्तवेभ्यो माद्भ्यः संवत्सरेभ्यः । धात्रे विधात्रे समृधे भृतस्य पतये यजे॥४९॥अधर्व०१६।३७।४

हे श्रग्नि-स्वरूप प्रभो, (त्वा) तुमे \* (यजे) पूजता हूं, ताकि (ऋतुभ्यः) सब ऋतुश्रों में ( श्रार्तवेभ्यः ) उनमें होने वाले पदार्थों में ( माद्भ्यः ) मासों श्रौर ( संवत्सरेभ्यः ) वर्षों में (धात्रे ) मेरी धारण करने की तथा (विधात्रे) कला कौशल की शक्ति (समृषे)

<sup>\* &#</sup>x27;तुझ' से कोई कड़ा आदि अर्थ छेने से ही पश्चिमी विद्वानों को खींच तान करनी पड़ी है। ग्रिफिथ 'गले से बांधता हूं' यह अर्थ बना रहा है। ह्विटने भी बड़ी गड़बड़ में है। 'माद्भ्यः' का अर्थ दोनों 'प्रकाश' करते हैं। इन बातों के कारण अर्थ तो कोई रहता नहीं, वेद कदाचित वच जावे? "

पेश्वर्य पैदा करने वाली तथा (भृतस्य) सब प्राणि-वर्ग का (पतये) पालन करने वाली शक्ति बनी रहे।

सारे ऋतु हमारे स्वास्थ्य के रक्तक हों । हमारी भिन्न २ शक्तियों का पूरा विकास होता रहे, ताकि हम सब की रक्ता कर सके।

(१८) #अयुतोऽहमयुतो म आत्माऽयुतं मे चक्षुरयुतं मे श्रोत्रमयुतो मे प्राणोऽयुतो मेऽपानोऽयुतो मे व्यानो-ऽयुतोऽहं सर्वः ॥ ५०॥ श्रथर्व०१६। ४१। १॥

( श्रहम् ) में ( श्रयुतः ) सम्पूर्ण हूं । ( मे ) मेरा ( श्रातमा ) ( श्रयुतः ) सम्पूर्ण है । ( मे ) मेरी ( चत्तुः ) श्रांख ( श्रयुतम् ) सम्पूर्ण है । ( मे ) मेरे ( श्रोत्रम् ) कान ( श्रयुतम् ) सम्पूर्ण है । ( मे ) मेरा ( श्रपानः ) मेरा ( श्रपानः ) श्रपान ( श्रयुतः ) ठीक है । ( मे ) मेरा ( व्यानः ) सारे शरीर में जीवन देने वाला वायु (श्रयुतः) ठीक है । (श्रहं) में (सर्वः) सारा ( श्रयुतः ) ठीक हूं ।

जब कोई काम हाथ में लिया जावे, इन भावों से मन को भर कर ही उसे करना चाहिए। वेद पूर्णता पैदा कराना चाहता है। शरीर के सारे ग्रंग ठीक हों, मन ठीक हो, प्राण ठीक हो, ग्रात्मा ठीक हो, देह को मिथ्या मत समभो।

(१९) <sup>†</sup> सायं सायं गृहपतिर्नो अग्निः प्रातः प्रातः

ब्रह्मन् ऋषि, आत्मा देवता, छन्दः ब्राह्मी अनुष्टुभ् ।

<sup>🕆</sup> भृगु ऋषि, अभि देवता, त्रिष्टुष् छन्दः ।

सौमनसस्य दाता । वसोर्वसोर्वसुदान एधि वयं त्वेन्धाना-स्तन्वं पुषेम ॥ ५१ ॥ अथर्व० १६ । ४४ । ३॥

(सायं सायम्) प्रति सायं-काल (ग्राग्नः) (नः) हमारे (ग्रहपतिः) घरों का स्वामी श्रौर (प्रातः-प्रातः) प्रति प्रातःकाल (सौमनसस्य) सुख युक्त मन का (दाता) है। हे भगवन्! (वसोः वसोः) सब प्रकार की सम्पत्ति के तुम (वसुदानः) पेश्वर्य-प्रद (पिध) बनो (वयम्) हम (त्वा) तेरी (इन्धानाः) प्राता करते हुए (तन्वम्) श्रपने शरीर श्रादि को (पुषेम्) पुष्ठ करें ॥ ४८॥

(२०) <sup>†</sup> प्रातःप्रातगृहपतिनों अग्निः सायं-सायं सौमनसस्य दाता । वसोर्वसोर्वसुदान एधीन्धानास्त्वा शतं हिमा ऋधेम ॥ ५२ ॥ ॥—४॥

(प्रातः प्रातः) हर प्रातः (श्राग्नः) प्रकाशक प्रभु (नः) हमारे (गृहपतिः) घरों का रत्नक है। (सायं सायम्) हर सायं को (सौमनसस्य) सुख-युक्त मन का (दाता) है। (वसोः-वसोः) सब धनों के (वसुदानः) पेश्वर्य-प्रद (पिध) बनो। (त्वा) तुमे (इन्धानाः) श्रापने कर्मों से चमकाते हुए (शतं हिमाः) सौ वर्ष पर्यन्त (अधेम) बढ़ते रहें॥ ४६॥

अपनी ब्याधियों को दूर करें। मूल में भावार्थ दिया है।

<sup>†</sup> ऋषि आदि पूर्ववत् ।

\*(२१) अपश्चा दग्धानस्य भृयासम् । अन्नादायान्नपतये रुद्राय नमो अग्नये ॥ ५३॥—४॥

(दग्धान्नस्य) पके हुए तय्यार अन्न के सम्बन्ध में (अपश्चा) मैं पीछे रहने वाला न (भ्यासम्) बन्नं (अन्नादाय) अन्न के भक्तण करने वाले (अन्न-पतये) अन्न के स्वामी (स्द्राय) † स्द्र (अग्नये) अग्नि के लिए (नमः) नमस्कार हो ॥ ४॥

परमात्मा दिन रात हमारी सहायता करते रहते हैं। कौन सा आनन्द है जिस के लिए उन्हों ने सामग्री उत्पन्न नहीं कर रक्ष्णी। प्रश्न होता है कि फिर क्यों हमें दुःख रहता है? वेद का इस विषय में यही उपदेश सार है कि अपने आप को पुष्ट करो। रोगी को क्या पता कि भूख लगने पर सुखी मक्की की रोटी में भी क्या स्वाद होता है? इस लिए उन नियमों पर आचरण करो, जिन के पालन से तुम्हारा बल बढ़े और अन्न पचाने की शक्ति उन्नत हो। निर्वलता पाप है। अपनी मुखता के कारण रोगी रहने वालों के प्रति सारी सुख-सामग्री पदा करने वाला, प्रभु खु-स्वप धारण करता है। अतः यदि चाहते हो कि न दुःख

<sup>\*</sup> ऋषि आदि पूर्ववत्। मन्त्र की समाप्ति यहीं है, या आगे कुछ और शब्द इसी में गिनने हैं, इस में सन्देह है।

<sup>ं</sup> रुद्ध अग्नि का ही विशेषण है। यह किसी भिन्न देवता का नाम नहीं। एक प्रभु के ही अलग २ गुणों और स्वरूपों के आधार पर अलग २ नाम हैं। इन का परस्पर विशेषण बनना आर्य सिद्धान्त की पुष्टि करना है।

देखना पड़े श्रौर न श्रपने मन्द दैव पर रोना पड़े, तो शारीरिक नींव को पक्का करो\*॥

(२२)<sup>†</sup> वाङ् म आसन्नसोः प्राणश्रक्षुरक्ष्णोः श्रोत्रं कर्णयोः । अपिताः केशा अशोणा दन्ता बहु वाह्वोर्वेलम् ॥ ५४॥ अथर्व०॥ १६ । ६० । १॥

(मे) मेरे ( आसन् ) मुख में ( वाक् ) वाणी ठीक हो, (नसोः) नासों में ( प्राणः ) प्राण, ( अच्णोः ) नेत्रों में ( चच्छः ) दृष्टि, (कर्णयोः ) कानों में ( श्रोत्रम् ) सुनने की शक्ति हो, (केशाः ) वाल ( अपिलताः ) सुफेद न हों, (दन्ताः ) दान्त ( अशोणाः ) नित्य रुधिर बहते रहने, मसुड़ों की खराबी के कारण, लाल न हों, ( बाह्लोः ) भुजाओं में ( बहु ) बहुत ( बलम् ) बल हो ।

(२३) ‡ ऊर्वोरोजो जङ्घयोर्जवः पादयोः प्रतिष्ठा-ऽरिष्टानि मे सर्वोत्मानिभृष्टः ॥ ५५ ॥ अथर्व० १६।६०।२॥

<sup>\*</sup> चिरकाल से हिन्दुओं के अन्दर यह नींव कची हो रही है। प्रतिदिन प्रत्येक नगर में यक्ष्मा (Pthisis) आदि रोगों से हम मर रहे हैं। वस्तुतः हमें खाना नहीं आता। इस विषय की ओर जाति के नेताओं को पूरा भ्यान देना चाहिए। और सब बातें अभी इस के पीछे कर देनी चाहियें।

ரं ब्रह्मन् ऋषि, वागादि देवता, पथ्या बृहती छन्दः।

<sup>‡</sup> ऋषि आदि पूर्ववत् । छन्दः ककुम्मती पौरुष्णिग् । अवसान का चिन्ह प्रतिष्ठा से पूर्व छपा हुआ है । परन्तु तूसरों ने इसे ठीक नहीं समझा । विस्तार के लिए देखो द्विटने का भाष्य और वहां उस का टिप्पण ।

(ऊवों:) रानों में (थ्रोजः) बल हो, (जङ्घयोः) जांघों में (ज्ञवः) वेग से युक्त चाल हो, (पादयोः) पैरों में (प्रतिष्ठा) अपने भार पर खड़े होने की शिक्त हो, (मे) मेरे (सर्वा) सब ग्रंग (ग्रिरिष्ठाने) स्वस्थ हों, (ग्रात्मा) (ग्रिनिभृष्टः) सड़ा हुआ न हो।

(२४) \* चक्षुः श्रोत्रं यशो अस्मासु घेह्यन्नं रेतो लोहितमुदरम् ॥ ५६॥ श्रथर्व ११। ४। २४॥

हे ब्रह्मन ( थ्रस्मासु ) हमारी जाति में ( चत्तुः ) देखने थ्रौर (श्रोत्रम्) सुनने की शक्ति को ( यशः ) यश को (श्रत्नम्) श्रन्न को ( धेहि ) बढ़ाक्रो (रेतः) वीर्य (लोहितम्) लहू (उदरम्) पाचन-शक्ति को भी।

इस प्रकार इन मन्त्रों को समभते हुए तुम्हें विश्वास होगया होगा कि षेद जिस जीवन को हमारे में देखना चाहता है, वह हम से कितना दूर हो चुका है।

मा०-महाराज ! यह क्यों दूर हुआ ?

सत्य०-ग्रारे, कितनी वार तो सुन चुके हो, निराशावादी बौद्ध धर्म तथा नवीन वेदान्त के प्रचार ने ही यह सारी मिट्टी खराव की है।

मा०-भाई, तुम क्रोध न करो । मैं भी इस बात को समफता तो था । पर, महात्मा जी के मुख से उत्तर सुनकर श्रपनी पहिली मुर्खता को स्मरण करता हुआ कुठ पश्चात्ताप करना चाहताथा। श्रच्ठा, श्रव नहीं रोका करूंगा ।

मझ ऋषि, ब्रह्मचारी देवता, आर्ची उष्णिक् छन्दः ।

महा०-सत्यकाम, बेटा ! तुम इस बेचारे को वृथा क्यों लताड़ ते हो । नहीं, मायाराम, जो तुम्हें या और भी किसी को कभी पूछना हुआ करे, निःशंक होकर कह दिया करो । प्रियवर्ग, में आप से कह रहा था कि वेद के अन्दर जितना भी जाकर देखें, उत्साह से पूर्ण जीवन का ही चित्र दिखाई देता है । हम ने संसार में आनन्द से युक्त हो कर मोत्त की तय्यारी करनी है । इसी सम्बन्ध में थोड़े से मन्त्र और भी सुनाता हूं ॥

ं ( श्रश्विना ) हे दिव्य वैद्यों, ( श्रस्मे ) हमारी ( वाचम् ) वाणी को ( श्रप्तस्वतीम् ) कर्म से युक्त ( कृतम् ) कर दो, ( दस्ना ) हे पाप दूर करने वालों ( वृषणा ) सुख बरसाने वालों, ( नः ) हमें ( मनीषाम् ) तीव्र बुद्धि ( कृतम् ) दो, ( श्रद्धृत्ये ) जुए से रहित ( श्रवसे ) रज्ञा के लिए ( वाम् ) तुम्हें ( निह्नये ) बुलाता हूं ! ( वाजसातों ) संग्राम श्रादि वल की प्राप्ति के श्रवसर पर ( नः ) हमारी ( वृधे ) उन्नति में श्राप निमित्त ( भवतम् ) हों ॥ ४४ ॥

कुत्स आंगिरस ऋषि, अश्विनौ देवता, विराद त्रिष्टुप् छन्दः ।

<sup>ं</sup> वेद में दो अश्वियों का अनेक स्थलों पर वर्णन मिलता है। रोगों को दूर करना उनका मुख्य गुण बताया है। भौतिक जगत् में साय प्रातः के समय की शक्तियां, और राष्ट्र में उत्तम वैद्य और शब्य-चिकित्सक का प्रहण करके यह अर्थ किये हैं।

\* (५६) द्युभिरक्तुभिः परि पातमस्मानिरिष्टेभिरश्विना
 सौभगेभिः । तन्नो मित्रो वरुणो मामहन्तामिदितिः सिन्धुः
 पृथिवी उत द्यौः ॥ ५८ ॥
 त्रमुग्द । ११२ । २६ ॥

(ग्रश्विना) हे ग्रश्वियो, (ग्रस्मान) हमें (ग्रुमिः) दिन तथा (ग्रक्तुमिः) रात्रि में (ग्ररिष्टेभिः) रोग-रहित (सौमगेभिः) पेश्वर्यो द्वारा (परिपातम) सब तरह से सुरित्तत बनाओ, (नः) हमारे (तत्) उस ग्रमीष्ट को (मित्रः) मित्र (वरुणः) वरुण (ग्रदितिः) ग्रदिति (सिन्धुः) सिन्धु (पृथिवी) (उत) ग्रौर (ग्रौः) ग्रु-लोक (मामहन्ताम्) बडार्वे ।।

ऋषि आदि पूर्ववत्। छन्दः त्रिष्टुप्।

† यह भिन्न २ शक्तियां हैं जिन के अन्दर प्रभु की महिमा का विस्तार हो रहा है। दूसरे शब्दों में प्रभु के भिन्न २ गुणों को अलग २ वर्णन किया गया है। जिन भौतिक पदार्थों में इन गुणों का प्रकाश हो रहा है, उन को भी देवता कहते हैं। 'मित्र' स्नेह करने वाले प्रभु के इस गुण-देवता का नाम है। जगत् में सूर्य के अन्दर यह भाव पाया जाता है। अतः भौतिक मित्र में आध्यात्मिक मित्र को देखना है।

जब हम कहते हैं कि मित्र आदि हमें वल दें, तो यह तासर्य होता है कि उन भौतिक चिह्नों से प्रकट होने वाला, उन पदार्थों के प्रकाश आदि गुणों का मूल-स्रोत, उन अनेक नामों का एक-रूप होता हुआ अनेक रूपों में विचरने वाला भगवान ही हमें बल देवे । वरूण अस्त होने वाले, सारे पश्चिम में सुनहरी रंग को फैलाने वाली, सूर्य में प्रकट होती हुई विभूति का नाम है। यही वैदिक देवता-वाद का संक्षेप से वर्णन है।

हमारे वचन में शक्ति तब ही स्थिर रहेगी, जब उस के अनुसार कर्म ठीक होगा और उस की तह में मनन-शीलता से भूषित बुद्धि की शक्ति होगी। यही महापुरुषों का लक्त्रण है कि उन का मन, वचन और कर्म एक रेखा पर ही रहा करते हैं। बल हो, हम रक्ता करें और करावें, बढ़ें और बढ़ावें, पर ज़ूप का बुरा स्वभाव न होना चाहिए।

जुआ आलस्यका मूल है और आलस्य पापका मूल है। पाप नाश कर देता है। सोमनाथ के मन्दिर में पुजारियों ने देवता से जुआ ही खेलना चाहा था, जब महमूद ने दूसरे प्रकार से यही उपदेश किया। हमें पुरुषार्थी वन कर सब शक्तियों को पैदा करने में सब की सहायता लेनी चाहिये। हमें पेश्वर्य चाहिये। पर, वह स्वास्थ्य के विगाइने वाला न हो। गद्दी पर बैठ २ कर पेट मोटा करना और वात है और उपयोगी, सफल, पेश्वर्यवान होना और वात है। इस स्वास्थ्य-लाभ तथा स्थिर-वृत्ति के उत्पन्न करने में प्रभु की सारी शक्तियां अपने स्वरूप तथा व्यापार से उपदेश करती हैं। सूर्य्य और चन्द्र, आकाश और समुद्र, पृथिवी और दौ-सब अपने २ नियम के पालन करने में अटल हैं। उन में पूरी शान्ति वा जीवन है। क्या मनुष्य ही अपनी अशान्ति से आनन्द में विभ करता रहेगा?

\* (५६) अग्नेरिन्द्रस्य सोमस्य देवानामृतिभिर्वयम् । अरिष्यन्तः सचेमहाभि ष्याम पृतन्यतः ॥ ऋग० रान्नहा

<sup>\*</sup> गुल्समद ऋषिः, अग्निर्देवता, निचृदनुष्टुप् छन्दः ।

(श्रग्नेः) अग्नि (इन्द्रस्य) इन्द्र (सोमस्य) सोम तथा (देवानाम) दूसरी प्रभु की महिम-मयी शक्तियों की (ऊतिभिः) रक्ता तथा सहायता से (श्रारिष्यन्तः) रोगादि से मुक्त होते हुए (वयम्) हम (सचेमहि) मिले रहें \* और (पृतन्यतः) जो हम पर चढ़ाई करने वाले रोग अथवा शत्रु आदि हैं, उन्हें (अभिष्याम) दवा सकें॥

† (२७) मधुमतीरोषधीर्घाव आपो मधुमन्नो भव-त्वन्तरिक्षम् । क्षेत्रस्य पतिमधुमान्नो अस्त्वरिष्यन्तो अन्वेनं चरेम ॥ ५९ ॥ ऋग्० ४। ४७ । ३॥

(नः) हमारे लिए ( श्रोषधीः ) श्रोषधियां (द्यावः) प्रकाश की किरणें (श्रापः) जल ( श्रन्तरित्तम् ) बीच का लोक=चायु श्रादि (मधुमतीः, मधुमत् ) सुख लाने वाले ( भवतु ) हो, ( हों ) ( त्तेत्रस्यपतिः ) खेती की रत्ता करने वाला प्रभु ( मधुमान ) सुख देने वाला (नः) हमारे लिए (श्रस्तु) हो, (श्रारिष्यन्तः) दुःख रहित होकर (एनम्) इसके (श्रनुचरेम ) पीछे चलें ॥

सुख ही सुख की सामग्री सर्वत्र प्रभु ने फैलाई हुई है। श्रपनी मुर्खता के कारण हम इसे दुःख का हेतु बना लेते हैं।

<sup>\*</sup> ज्यक्ति-गत जीवन में सब अंग ठीक हों, तब ही शरीर स्वस्थ रहता है। नहीं तो कभी किसी रूप में, कभी किसी रूप में, रोग दबा ही छेता है। समाज भी संगठन के बिना शत्रुओं की चालों को समझ कर उन्हें दबाने में असमर्थ ही होता है।

<sup>🕆</sup> वामदेव ऋषिः, क्षेत्रपति देवता, त्रिष्टुप् छन्दः ।

भगवान हमें श्रन्न श्रादि ठीक रीति से देता है। हमें भी चाहिये कि शरीर श्रादि के बान को प्राप्त करें श्रौर परमेश्वर के श्रादेश के श्रनुसार श्रपना जीवन बनावें।

(२८) \* विश्वे हि ष्मा मनवे विश्ववेदसो अवन् वृघे रिश्चादसः । अरिष्टेभिःपायुभिर्विश्ववेदसो यन्ता नोऽवृकं छर्दिः ॥ ६०॥

ऋग्० ६। २७। ४॥

(विश्ववेदसः) सब धनों के स्वामी (विश्वे) सारे (रिशा-दसः) शत्रुओं के नाश करने वाले (मनवे) मनु=मनुष्य के लिए (हि) निश्चय करके (वृधे) रत्तार्थ (भ्रुवन स्म)सहायक हों। (विश्ववेदसः) हे सब पेश्वर्यों के स्वामी-वर्ग, (ग्रारिष्टेमिः) रोग ग्रादि रहित (पायुभिः) रत्तकों द्वारा (नः) हमारे (ह्रादिः) घर की (यन्त) रत्ता करो, ताकि (ग्रावृक्तम्) कोई शिकारी क्षपटा न मार सके।

जब तक हम में अपने घरों की रज्ञा करने की सामर्थ्य न हो हम संसार में सुख-पूर्वक निवास नहीं कर सकते। इस लिए यदि मनुष्य चाहे कि जगत में रहने का उसे अधिकार प्राप्त हो, तो उसे चाहिए कि जो प्रभु की विभूतियां हमारे कल्याय के लिए चारों ओर मौजूद हैं, सूर्य, अग्नि, जल आदि उन सब शक्तियों की सहायता से, बलवान बने। अपनी और अपने ऊपर

मनु वैवस्त ऋषिः, विश्वेदेवा देवता, छन्दः निचृत् पंकिः।

निर्भर रहने वाले, वन्धु वर्ग की रत्ना सदा करता रहे । भूठे त्याग ग्रौर दयाभाव को त्याग दे ।

\*(२९) ममाग्ने वर्चो विहवेष्वस्तु वयन्त्वेन्धानास्तन्वं पुषेम । मह्यं नमन्तां प्रादिशश्रतस्रस्त्वयाऽध्यक्षेण पृतना जयेम ॥ ६१ ॥ अन्वर्णाः अन्वर्णाः स्वर्णाः

(अग्ने) हे आग्निस्वरूप प्रभो, (विहवेषु) जीवन के संग्रामों में (मम) मेरे अन्दर (वर्चः) चमक और तेज हो। (त्वा) तुम्हारी (इन्धानाः) ज्योति को जगाते हुए (वयम्) हम (तन्वम्) शरीर को (पुषेम) पुष्ट करें। (चतस्तः) चारों (प्रदिशः) दिशाएं (महाम्) मेरे आगे (नमन्ताम्) सुक जावें। (त्वया) आप (अध्यक्तेण्) हमारे अध्यक्त वनो, ताकि (पृतनाः) सर्व प्रकार के विरोधि-वर्ग को (जयेम) हम पराजित कर सकें॥

(३०) मम देवा विहवे सन्तु सर्व इन्द्रवन्तो मरुतो विष्णुरग्निः। ममांतरिश्चमुरुलोकमस्तु मद्यं वातः पवतां कामे अस्मिन् ॥ ६२॥ ॥—२॥

<sup>\*</sup> ऋषिः आंगिरसः विहब्यः, विश्वेदेवा देवता, छन्दः त्रिष्टुप् । वैदिक समय में आर्य ब्रह्मचारी जब अपने अध्ययन को समाप्त करते थे, तो समावर्तन के समय इन दिए जाने वाले मन्त्रों से यज्ञ में समिधा डालते और मन में विचार-शक्ति का संचार करते थे। यह इन मंत्रों के जाप का ही प्रभाव था किं यह देश सारे भूमण्डल का नेता और गुरु बन रहा था। मन्त्रों में तो अब भी कोई अन्तर नहीं, हमारा ही दोष है।

(सर्वे) सारे (देवाः) देवता (विहवे) जीवन की जदोजहद में (मम) मेरे सहायक (सन्तु) हों। (इन्द्रवन्तः) प्रभु की पेश्वर्य तथा पराक्रम धारण करने वाली शक्ति के साथ युक्त होकर (मस्तः) विद्या, विज्ञान में वायु के समान खुले विचरने वाले देवता मेरी सहायता करें । (विष्णुः) श्रपनी किरणों से सर्वत्र फैला हुश्रा सूर्य्य (श्राग्नः) चर, श्रचर में जीवन की शक्ति देने वाला श्रग्नि मेरे सहायक हों। (श्रन्तरिक्तम्) श्रन्तरिक्त (मम) मेरे लिए (उस्लोकम्) विस्तार वाले दश्यों से युक्त हो।

यह देवता क्या हैं ? इस प्रश्न को ठीक प्रकार से समझ लेना चाहिए । पर-ब्रह्म सारे संसार का जीवन है। पर इतना सूक्ष्म है कि साधारण मनुष्यों को संसार में विचरते हुए कभी ही उस का अनुभव तो दूर रहा, ध्यान भी होता हो। परन्तु कई ऐसी सत्ताएं हैं, जो दूसरे पदार्थों की अपेक्षा चमक, प्रकाश, सौन्दर्य आदि महिमाओं में बढ़ी हुई हैं। हमारे जीवन के साथ इन शक्तियों का बड़ा घना संबंध है। अतः हम उन से प्रभावित होते हैं। यह देवता हैं। जड़ जगत में सूर्य आदि, अपने निजी जीवन में मन तथा इन्द्रियां, समाज में विद्वान, संन्यासी आदि सब देवता हैं। इन सब के अन्दर ज्योति उसी परम तत्त्व की है। इन के संसर्ग से हम ने दो बातों को धारण करना है, (१) हमारी मूर्खता से इन के द्वारा हमें शारीरिक या मानसिक दुःख न हो। (२)प्रभु की महिमा का अनुभव पैदा हो । जब हम प्रार्थनाएं करते हैं, तो दो भाव पैदा होते हैं (१) प्रभु, जो इन प्रत्यक्ष देवताओं को इतना महान् बना रहा है, हमें भी तेजस्वी और महान बनावे। (२) यह सब देवता प्रभु की चमक से चमकीले हो रहे हैं और हमारा कल्याण कर रहे हैं । हमें योग्य है कि इस महायज्ञ में दुर्बल हो कर, पापी हो कर, मूर्ख हो कर विन्नकारक न बनें । यही लक्ष्य है, यही देवताओं की पूजा है, यही वैदिक जीवन का रहस्य है ॥

( घ्रस्मिन् ) इस ( कामे ) मनोर्थ की सिद्धि में ( महाम् ) मेरे जिये ( वातः ) वायु भी सहायक होकर ( पवताम् ) बहे ॥

(३१) माथ देवा द्रविणमायजन्तां मय्याशीरस्तु माथ देवहूतिः। दैव्या होतारो वनुषंत पूर्वेऽरिष्टाः स्याम तन्वा सुवीराः॥ ६३॥—३॥

(देवाः) देवता (मिय) मुक्ते (द्रविण्म) धन श्रादि पदार्थों को (श्रायजन्ताम्) प्रदान करें। (श्राशीः) श्रुम कामना (मिय) मुक्तें हो। (देवहृतिः) देवताश्रों की सहायता (मिय) मुक्तें मिले। जो (देव्याः) दिव्य जीवन से युक्त तथा (होतारः) यक्षादि पुराय कर्मों के करने वाले (पूर्वे) सदा से होते चले श्राप हैं. (वनुषन्त) वह सुख को प्राप्त होते रहे हैं, श्रतः हम भी (सुवीराः) योग्य कर्म में चतुर साथियों से युक्त होकर (तन्वा) शरीर श्रादि साधनों के विषय में (श्रारिष्टाः) पूर्ण (स्याम) होवें, ताकि हम भी श्रादर्श दिव्य जीवन को धारण करके परम श्रानन्द के भागी वनें।

प्यारे सज्जनों, इस तरह से वेद में श्रानेक मंत्रों में जीवन सम्बन्धी उपदेश पाया जाता है । मैंने श्राज तुम्हारे सामने नमुने के तौर पर कुछ प्रमाण रक्खे हैं। मुक्ते पूर्ण श्राशा है कि इनका मनन करके तुम्हारे श्रन्दर नये उत्साह का संचार होगा। सत्यकाम! क्या समय हो गया है ?

सत्य०-महाराज, बहुत श्रवेरा नहीं हुआ। सायं की सन्ध्यो-पासना का समय हो गया है।

महा०-ग्रोहो, मैंने ग्राज पूरे दो घरटे ले लिये । श्रच्छा

भाश्रो, भाज सब भार्य भाई मिलकर प्रभु की सेवा में भ्रपने विनय को प्रकट करें।

महातमा जी के वेद~मंत्रों के मधुर उच्चारण धौर सरल व्याख्यान से सब थ्राये हुए सत्संगियों पर बड़ा श्रव्छा प्रभाव पड़ा था। सब ने थ्रपने २ ढंग से उन का धन्यवाद किया थ्रौर उन के थ्रादेशानुसार हाथ मुंह धोने के लिए बाहर चले गए।

थोड़ी देर में जब सब ठीक तरह से शान्त थ्रौर स्थिर हो कर श्रासन लगा खुके, तो महात्मा जी ने सत्यकाम से कहा कि इन दिनों में सन्ध्या के सब मंत्र तो तुम्हारे तथ्यार हो गये हैं, तुम उन का उच्चारण करो थ्रौर हम सब ध्यान से सुनेंगे। ज्योंही मंत्रों का उच्चारण समाप्त हुआ, महात्मा जी ने प्रार्थना श्रारंभ की।

'हे सर्व संसार के पालन करने वाले, सच्चे पितः, हम सब आप के बालक हैं। छपा करो, हमारे अन्दर उन गुगों को धारण करो, जिन से कि हम आर्य-पुत्र कहलाने के योग्य हो जावें। हमारी बुद्धि निर्मल हो, हमारा मन शुद्ध हो। हमारा शरीर दृढ़ हो। हमारा आपस में प्रेम और सहानुभृति का भाव हो। हम सदा आपके, नियमों का पालन करते रहें। भगवन, आप ही हमारे छिद्रों को ठीक २ जानते हो। आप ही हमारी सहायता करो। हम आप की द्या से आर्य जीवन के पवित्र जच्य को प्राप्त करने के लिए सदा तत्पर रहें। महाराज, यही हम आचना करते हैं, छपा करो और हमारी इस भावना को स्वीकार करो। ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः॥ इस प्रकार परमात्मा की स्तुति और प्रार्थना करके सब अपने २ स्थानों को चले गए। आज के विषय ने कई नये वेद-भक्त पैदा किए॥

> इति शरीर-सन्देशे प्रथम उच्ह्वासो । वेद-सन्देशे चतुर्थश्च पृर्णः॥



## द्वितीय उञ्ज्वासः

## ब्रह्मचर्य की महिमा।

समय कुछ श्रधिक हो रहा था। यद्यपि श्रोता श्राये हुए थे पर, महात्मा जी अभी किसी की प्रतीचा कर रहे थे । इतने में सामने से मायाराम तथा वस्तुस्त्ररूप श्रागये। महात्मा जी ने मुसकराते हुए पृद्धा।

महा०-क्यों जी, थ्राज विलम्ब कैसे हुथ्रा ?

वस्तु०-महाराज, क्या बतावें। आते २ मार्ग में शास्त्रार्थ हिड़ गया और उस में देर लग गयी।

सत्य०-शास्त्रार्थ !! किस से ?

मा०-अजी, कुछ नहीं। कौन सा यड़ा शास्त्रार्थ था। कुछ श्रादमी इकट्टे हो रहे थे श्रौर एक पादरी उन्हें कुछ सुना रहा था। श्रपने मत में श्रद्धा पैदा करने के लिए वह वेद श्रादि की निन्दा कर रहा था। हमसे न रहा जा सका श्रौर वस किड़ गई।

सत्य०-फिर ?

वस्तु०-फिर क्या ? मैदान छोड़कर वह चला गया । लोगों में बड़ी चर्चा होने लगी । बड़ी कठिनता से पहा छुड़ा कर श्राना हो सका है।

महा०-क्या वह पादरी वेद के विषय में कुछ ले गया ? वस्तु०-महाराज !क्या पता उसने तो भागने की की । महा०-इसी लिए तो ब्राज कल वस्तुतः धर्म प्रचार नहीं हो रहा। ब्रपना २ गाल भरने की सब सम्प्रदायों को चिन्ता लगी हुई है। पर, संसार का कल्याण तब तक नहीं हो सकता जब तक कि तप और त्याग की कमाई करते हुए सत्य धर्म के उप-देश को सुनने के लिए स्वयं उत्सुक नहीं हो जाते। सदा अपने जीवन से दूसरों पर स्थिर प्रभाव पैदा करने का यल करना चाहिए। बुद्धि की लड़ाई और है और हृदय में अद्धा पैदा हो जाना और है। एक से हठ पैदा होता है, दूसरी से दिल पसीज जाता है और मनुष्य सत्य प्रहण करने का अभिलाषी बन जाता है।

मा०-महाराज, आप के उपदेशों को सुन कर जहां अन्ध-कार से निकल कर प्रकाश में आ गए हैं, वहां अब इन व्याव-हारिक घुगिडयों को भी शनैः २ समभ्त ही जावेंगे।

महा०-तो थ्राश्रो, थ्राज के कथन का विषय बड़े महत्त्व से पूर्ण है। उसे सुनकर वैदिक धर्म में तुम्हारी निष्ठा थ्रौर भी बढ़ जानी चाहिए।

सत्य०-महाराज, श्राप के कल के उपदेश पर विद्यारते २ यह विचार उत्पन्न हुआ कि आप से इसी विषय के दूसरे भाग को भी सुनें । शरीर हमारी सारी कियाओं में मुख्य साधन है। महाराज, वेद इस की रक्ता का कौन सा उपाय बताता है ?

महा०-बहुत ठीक। मेरे मन में भी यही संकल्प था। हमें उन नियमों का पालन करना सीखना चाहिए, जिन पर झोंचरण करने से वैद्य को बुलाना न पड़े। इन्द्रियों को जीत कर, झालस्य को त्याग कर, भोजन तथा रहन सहन को सरल तथा गर्मी, सरदी आदि प्राकृतिक नियमों के अनुकृत बनाये रखना, समय पर सोना समय पर जागना, दुर्व्यसनों से बचना और ऊंचे विचारों से पूर्ण रहना-यह सीधी सी बातें हैं, जिन्हें धारण करके मनुष्य पूर्ण आयु भोगता और नीरोग रहता है। इस नियम-बद्ध जीवन का नाम 'ब्रह्मचर्य' है। केवल विद्यार्थी अवस्था में नहीं, वरन जीवन भर इन नियमों पर थोड़े बहुत अन्तर के साथ आचरण करते हुए, गृहस्थ, वानप्रस्थ तथा संन्यस्त अर्थात सभी नर नारी ब्रह्मचारी कहला सकते हैं। उन्हें उप-र्युक्त फल प्राप्त होंगे। ब्रह्मचर्य का सार यह नियम हैं। शेष प्रसिद्ध बातें, सख्त बस्त्र पहनना आदि तपश्चर्या की सिद्धि में साधन हैं।

मा०-महाराज, लोग तो इन्हें ही ब्रह्मचर्य का सार समक्ते हैं। जीवन का तो कुठ विचार ही नहीं करते।

महा०-यह ठीक नहीं है मुख्य और गौग में विवेक न करने से मनुष्य गिर जाता है। मुख्य को सम्भाला हुआ हो, तो गौग भी लच्य के बींधने में सहायता करता है। परन्तु जब असली वस्तु हाथ से निकल जाए, तो गौग बातों को करना ऐसा ही व्यर्थ है, जैसे निर्जीव, मृतक देह का हार शृंगार।

सत्य०-महाराज, हमारी तो वड़ी मन्द-भाग्यता है। हर बात में हम ने असल को खोकर नकली खिलोनों से खेलना ही अपना काम बना लिया है। एक बहुरूपिया, पीताम्बर पहने हुए लकड़ी की खड़ाऊं पर चलता हुआ आ जाता है, और सब 'ब्रह्मचारी जी महाराज' कहकर उसका मान करते हैं। वह ठग उसी पहरावे की आड़ में क्या २ नहीं कर गुज़रता, यह आप के सम्मुख वर्णन करने का भी साहस नहीं कर सकता।

महा०-वेद प्रचार ही इन सब रोगों की एक मात्र श्रोषध है। प्यारो, तुम्हें यह सुनकर प्रसन्नता श्रोर श्राश्चर्य होगा कि इस परम तत्त्व का महत्त्व जितना वेद में पाया जाता है, उतना श्रोर किसी भी धर्म प्रन्थ में नहीं मिलता। यह वह सच्चाई है, जो किसी युग में भी निस्तेज नहीं हो सकती। यह वह उपदेश है जो श्राज संसार के मस्तकमिंग-रूप, वढ़े चढ़े हुए विचारक, मजुष्य के सामने रखना चाहते हैं। यह वह रत्न है, जिसे ठीकर धारण करना हमने श्रभी दूसरी वार सीखना है!

वस्तु॰-महाराज, इस हिसाब से तो जिस विकासवाद की ब्राज इतनी चर्चा हैं, वह भी हिल जाएगा।

महा०-प्यारे, तृ ही समभा । वेद में इस जीवन के रहस्य, ब्रह्मचर्य का सुन्दर वर्णन तथा अन्य वातों का होना, विकास-वाद को बेढंगे फैलाव से अवश्य रोकता है । यह वेद की शिक्ताओं का महत्त्व ही था, जो प्राचीनकाल में सब ऋषियों और मुनियों को इस के चरणों में कुकाए हुए था । सहस्रों वर्षों के पीछे, फिर आजीवन ब्रह्मचारी, यतीन्द्र द्यानन्द ने सूर्य की भांति चमक कर पुनः वेद के गौरव-युक्त सन्देश को सुना कर बड़ा उपकार किया है । सुनो, वेद ब्रह्मचर्य के गुणों तथा स्वरूप को किस सुन्दरता से वर्णन करता है।

\* (१) ब्रह्मचारीष्णंश्वरति रोदसी उमे तस्मिन् देवाः

अथर्व ॥ ११ । ५ ॥ ऋषि ब्रह्मा, ब्रह्मचारी देवता, छन्दः ब्रिष्टुप्, कहीं २

सम्मनसो भवंति । स दाधार पृथिवीं दिवं च स आचार्य तपसा पिपार्चि ॥ ६४ ॥ १ ॥

(ब्रह्मचारी) (उमे) दोनों (रोदसी। भूमी और आकाश को (इब्सन्) हिलाता हुआ (चरित) विचरता है, (तिस्मन्) उस के जीवन में (देवाः) देवता (संमनसः) श्रनुकुल मन-वाले (भवित) होते हैं। (सः) वह (पृथिवीं) पृथिवी (च) और (दिवम्) द्यु-लोक को (दाधार) धारस किए हुए है। (सः) वह (तपसा) नियम-पूर्वक जीवन-चर्या द्वारा (श्राचार्यम्) श्रपने सुरु को (पिपर्ति) पूर्ण, पुष्ट तथा सन्तुष्ट करता है।

अभी आप से में भौतिक जगत के प्रभाव का वर्णन कर जुका हूं। ब्रह्मचर्य के प्रताप से मनुष्य अपने जीवन में इन दिव्य शक्तियों के प्रभाव को अनुभव करता है। सारे तत्त्वों तथा प्रकाशमान पदार्थों से वह स्थिर अंश को लेकर अपने अन्दर धारण करता है। ब्रह्मचारी अपने बल से संसार को हिलाता है। चारों ओर प्रेरणा करता है। लोगों के आलस्य आदि बुरे भावों को दूर करता है। सर्च पूछो तो यह सूर्य भी ब्रह्मचारी का ही एक चित्र है। नित्य समय पर उदय और अस्त होता हुआ सदा अपने कर्त्तव्य का पालन करता है।

मिश्रित छन्द भी हैं। इस स्क के विषय का महत्त्व गोपथ ब्राह्मण ॥ १।२॥ के आरम्भ में देखो। प्रायः वेद पर लिखने वालों में से सभी ने इस स्क पर अवस्य लिखा है। ब्ल्स्मफील्ड के विचार से स्वर्य का ही यहां वर्णन है, परहुत आर्यावर्त्त के पुराने से पुराने भाष्यों में ब्रह्मचर्य ही मुख्य विषय है। पश्चिमी कल्पना का यह एक और उदाहरण है।

भ्राचार्य की पूर्णता का परिणाम उस के ब्रह्मचारियों के पवित्र जीवन भ्रौर उच्च विचार हैं। जितना श्रिधक वह तप करते हैं, उतनी ही श्रिधिक उनके गुरु की सफलता तथा कीर्त्ति होती है।

(२) ब्रह्मचारिणं पितरो देवजनाः पृथग् देवा अनु संयन्ति सर्वे । गंधर्वा एनमन्वायन् त्रयास्त्रंशत् त्रिशताः षट्सहस्राः सर्वान्त्स देवांस्तपसा पिपर्ति ॥ ६५ ॥ –२ ॥

(सर्वे) सब (पृथग्) श्रलग २ (पितरः) पितर (देवजनाः) देव-जन (देवाः) देव (ब्रह्मचारियाम्) ब्रह्मचारी के (श्रनुसंयन्ति) पीछे २ चलते हैं। (गन्धर्वाः) गन्धर्व (पनम्) इसी का (श्रनु-श्रायम्) श्रनुगमन करते हैं। (त्रयः-त्रिंशत् त्रि-शता-पट्ः-सहस्राः) छः हजार तीन सौ तैंतीस (सर्वान्) सब (देवान्) देवों को (सः) वह, ब्रह्मचारी (तपसा) श्रपने तप से (पिपर्ति) पुष्ट करता है \*॥

<sup>\*</sup> इस मन्त्र का विस्तारपूर्वक अर्थ अभी तक नहीं खुळा । स्वामी द्यानन्द जी साधारणतया पितर आदि शब्दों को 'विद्वान' अर्थ में छेते हैं। भौतिक जगत में यह प्रकाश-किरण आदि अर्थों में छिये गये हैं। संख्या से ताल्पर्य गिनती दिखाना अभिन्नेत नहीं, वरन अनन्त विस्तार तथा भिन्नता की ओर संकेत हो सकता है। सायण इसी प्रकार छेता है। ब्रह्मचर्य की यह मिहमा है कि भान्ति २ के विद्वान् तथा भौतिक शक्तियां उस के प्रताप से जगत में विस्तार तथा प्रकाश को प्राप्त होती हैं। कहीं यह भी यह किया गया है कि पितर आदि शब्दों से चार वर्ण अभिन्नेत हैं। पर उस की पृष्टि करना अत्यन्त किंदन है। साधारण अर्थ ही से सन्तोष करते हुए यह समझना चाहिए कि संसार में जहां २ तेज, प्रकाश और महिमा पायी जाती है, वहां

(३) आचार्य्य उपनयमानो ब्रह्मचारिणं कृणुते गर्भ-मंतः । तं रात्रीस्तिस्र उदरे विभर्ति तं जातं द्रष्टुमभिसंयन्ति देवाः ॥ ६६ ॥ –३ ॥

(श्राचार्यः) श्राचार्य (ब्रह्मचारिसम्) ब्रह्मचारी को (उपनय-मानः) उपनयन द्वारा स्वीकार करता हुश्चा, \* उसे (श्रन्तः) श्रपने श्रन्दर (गर्भम्) गर्भ के समान (क्रुग्रुते) धारस करता है श्रोर (तं) उसे (तिस्रः) तीन (रात्रीः) रात पर्यन्त (उदरे) उदर में (विभर्ति) पुष्ट करता है, जब (तं) वह (जातम्) बाहिर प्रकट होता है, तो उसे (द्रष्टुम्) देखने के जिए (देवाः) देवता (श्रमिसंयन्ति) सामने उपस्थित होते हैं । ॥

ब्रह्मचर्य्य का ही प्रकाश समझो। इनकी संख्या का विस्तार नहीं हो सकता। तीन कहो, तेंतीस कहो, तीन सौ कहो और सहस्रों कहो। पर, यह निश्चय रक्खो कि जो कुछ भी इस कोटि का तेज जगत् में है, ब्रह्मचारी उसे धारण करके उस की शोभा को बढ़ा देता है, जैसे सुन्दर आकार पर वस्न, आभूषण आदि की शोभा बढ़ जाती है ॥

उपनयन संस्कार की प्रथा वैदिक है।

ं गुरु का तीन रात्रि अपने अन्दर धारण करने से ताल्पर्य क्या है?
भिन्न २ कल्पनाएं हैं। १-तीन दिन तक यज्ञोपवीत संस्कार से पूर्व विशेष
शौच आचार की शिक्षा। २-तीन प्रकार के अज्ञानों को दूर करने का समय
२-तीन प्रकार की विद्या (वेद-त्रयी) के धारण करने का समय। जब दूसरा
जन्म हो जाता है, तो ब्रह्मचारी की शोभा को सब देवता देखना चाहते हैं।
गुरु के विशेष संबंध तथा इन भावों के लिये कुछ प्रमाण दिये जाते हैं---

जब तक आचार्य उक्त प्रकार का समीप-वर्त्ती संबन्ध नहीं पैदा करता, ब्रह्मचारी वस्तुतः तथ्यार ही नहीं हो सकता। प्राचीन शिद्धा-क्रम में यही विशेषता प्रतीत होती है कि गुरु शिष्य के सामने ध्रपना थ्रन्दर खोलकर रख देता है और शिष्य भी उस से कोई बात छिपा रखनी बुरी समक्तता है। यह भाव वर्तमान क्रम में नहीं है।

(४) इयं समित् पृथिवी द्यौद्वितीयोतान्तरिक्षं समिधा पृणाति । ब्रह्मचारी समिधा मेखलया श्रमेण लोकांस्तपसा पिपर्ति ॥ ६७ ॥ -४ ॥

(ब्रह्मचारी) जब नित्य श्राग्निः करता हुश्रा प्रथम (सिमत्) सिमधा को श्राग्निः में डाले, तो यह विचार करे कि (इयं) यह (पृथिवी) मेरे यश के विस्तार के लिये मेरे सामने है। (ब्रितीया) दूसरी सिमधा डाले, तो विचार करे कि (द्योः) मेरे विस्तार का त्रेत्र है (उत) श्रौर तीसरी (सिमधा) सिमधा से (श्रन्तरित्तम्) मध्यवर्ती लोक को (पृणाति) सुरन्तित रखता है। इस प्रकार (सिमधा) नित्य श्रिग्निः (मेखलया) इन्द्रिय-संयम (श्रमेण्) परिश्रम के स्वभाव तथा (तपसा) तप द्वारा (सर्वान्) सव (लोकान्) लोकों का (पिपर्ति) पालन करता है। प्यारे सज्जनो, श्राप से मैंने कल ही कदाचित बतलाया

<sup>&</sup>quot;स हि विद्यातस्तं जनयति । तच्छ्रेष्टं जन्म । शरीरमेव माता-पितरौ जनयतः" आपस्तव धर्मसूत्र १।१।१५-१७ ॥ देखो आश्वलायन गृह्य सूत्र १।२०।२।तथा आगे ॥ मनुस्मृति, २।६९, १४४, १७०॥

था कि तीनों लोकों में तीन गुण मुख्य पाये जाते हैं। उन को स्मरण करते हुए देखो, ब्रह्मचारी के सामने क्या आदर्श रक्खा जा रहा है। आप ने आर्य्य समाज में हवन होते देखा ही होगा। क्यों, मायाराम, तुम्हारे आकार से आर्यसमाज के प्रति कुछ कोरापन दिखाई दिया है?

मा०-महाराज, मैंने भ्रव तक यह निश्चय किया हुआ था कि यह 'भ्रार्य' खाने पीने वाले बाबू लोग ही होते हैं। पर, भ्राज श्राप के मुख से यह सुन कर मैं कुछ हैरान सा हो रहा हूं। क्या यह लोग भी हवन करते हैं?

सत्य०-वाह जी वाह ! यदि श्रार्य हवन न करते, तो श्राज, जब घृत खाने को भी नहीं मिलता, हवन संसार से उठ ही गया होता।

मंहा०-प्यारे, द्यार्थ लोग नास्तिक नहीं हैं। तुम्हें दूसरे भूमों की भान्ति यह भी दूर कर देना चाहिए। यह लोग सच्चे ईश्वर के भक्त होते हैं। वेद के बड़े भक्त द्यौर वैदिक सम्यता के उद्धार के लिए बड़े यलशील होते हैं। मैं तुम्हें कहना चाहता हूं कि आर्थ समाज के प्रवर्त्तक, स्वामी द्यानन्द जी के जीवन-चरित्र तथा प्रन्थों को अवश्य पढ़ो। तुम्हारे नेत्र खुल जावेंगे। अस्तु, हवन करते समय आरम्भ में समिदाधान किया जाता है। तीन समिधाएं क्या हैं? मुर्खों के लिए लकड़ी के दुकड़े हैं। पर, ब्रह्मचारी को चाहिए कि पहिली समिधा डाले तो यह भावना करे कि जैसे पृथिवी में धारण करने का गुण प्रकाशित होता है, ऐसे ही मुक्त में भी हो। जब दूसरी डाले तो खु-लोक

के समान प्रकाश-गुण से युक्त होने की इच्छा करे। जब तीसरी डांले, तो मध्यलोक के गति-गुण की रहा करने का संकल्प पैदा करे। इस प्रकार नित्य दोनों समय समिधाओं के रूप में आत्म-समिधा को जगावे। पूर्वमन्त्रों में अभी ब्राप ने सुनाथा कि ब्रह्मचारी सब लोकों को धारण करता है। उसका श्रमिप्राय यही था । मनुष्य के लिए उन लोकों की स्थिति तब ही वास्तव में लाभदायक है, जब वह उन के गुणों को श्रपने जीवन का भाग बना ले और यह कार्य तब ही ठीक २ हो सकता है, जब वह ब्रह्मचर्य की भट्टी में से निकल रहा होता है। ज्यों २ वह मन्त्र के दूसरे भाग में कहे हुए गुणों के साथ उस समिधा \* रूप अर्थात् प्रकाशमय जीवन को धारण करता चला जाता है, उस में सब संसार की पालना करने की शक्ति बढती चली जाती है। वह तीन गुण हैं (१) मेखला=अरखरड ब्रह्मचर्य व्रत का पालन, इसी में उसकी सफलता का मर्म गुप्त है (२) श्रम=पुरुषार्थी होना, श्रालस्य रहित होना (३) तप, सत्यादि नियमों के पालन करने में ब्राने वाली कठिनाइयों ब्रौर प्रलोभनों को कुचल सकना । यही

<sup>\*</sup> समिन्न शब्द का घात्वर्थ ही यह है। 'सम्यक् इध्यते दीप्यते प्रकाश्यते ऽनया इति समित्' अर्थात् भौतिक अग्नि के जलाने के लिए काष्टमयी, आस्मिक अग्नि के जलाने के लिए, अविद्या दूर करने वाली ज्ञानमयी समिधा हो सकती है। भौतिक हवन आस्मिक हवन के साथ मिल कर मोक्ष दिलाने वाला हो सकता है। दूसरे शब्दों में ब्रह्मचारी को परा और अपरा दोनों विद्याओं की प्रक्रिया के समझने के योग्य बनाना ही शिक्षा का उद्देश होना चाहिए।

दोनों पहिली बात की सिद्धि में उचित साधन हैं। जो मनुष्य विद्यार्थी की श्रवस्था में इन शुद्ध भावों को धारण कर लेता है, वह रोग, बुढ़ापे श्रौर मृत्यु की पकड़ में किसी बहाने से ही श्राता है॥

(५) पूर्वी जातो ब्रह्मणो ब्रह्मचारी धर्म वसानस्तप-सोद्तिष्ठत् । तस्माञ्जातं ब्राह्मणं ब्रह्म ज्येष्ठं देवाश्च सर्वे अमृतेन साकम् ॥ ६८ ॥ –५ ॥

सारे कल्याण का मृल ब्रह्मचारी ही (पूर्वः ) सब से मुख्य और ध्रागे (ब्रह्मणः ) ब्रह्म से (जातः ) उत्पन्न हुआ । (ब्रम्मम्) जीवन की उन्णता को (बसानः ) धारण करता हुआ (तपसा) श्रपने तप से (उत-श्रातिष्ठत् ) ऊपर उठता है। (तस्मात् ) उस से फिर (ब्राह्मणम् ) ब्रह्म का प्रकाश करने वाला (ज्येष्ठम्) बड़ा (ब्रह्म ) वेद प्रकाशित होता है। (देवाः ) ध्रौर देवता (श्रमृतेन) श्रमृत के (साकम् ) साथ प्रकट होते हैं॥

जब जगत में सचे ब्रह्मचारी पैदा होते हैं, तभी उनके उत्साह-मय जीवन के प्रभाव से प्रभु की कीर्त्ति फेलती है और प्रभु का वर्णन करने वाले वेद का प्रचार होता है। वेद के प्रचार का यह फल होता है कि मृत्यु के स्वरूप को समभ कर, अपनी अमरता के अनुभव करने वाले विद्वान प्रकट होते हैं। इस प्रकार ब्रह्मचर्य ही के साहाय्य से वेदप्रचार भी ठीक रीति से हो सकता है।

(६) त्रह्मचार्येति समिधा समिद्धः कार्ष्णं वसानो

दीक्षितो दीर्घश्रमश्रुः । स सद्य एति पूर्वस्मादुत्तरं समुद्रं लोकान्त्संगृभ्य मुहुराचरिकत् ॥ ६९ ॥ –६ ॥

देखो, ब्रह्मचारी (एति) आता है (सिमधा) द्वारा (सिमिद्धः) प्रकाशित हुआ २ (कार्णम्) छुण्ण चर्म या अन्य काले कंवल आदि को (वसानः) धारण किए हुए, (दीक्तितः) आर्य जीवन की नियम-चर्या में अधिकार पाए हुए, (दीर्घरमश्रः) मुंह पर बड़े २ बालों वाला (सः) वह (सद्यः) आन की आन में (पूर्वस्मात्) पूर्व से (उत्तरं समुद्रम्) उत्तर समुद्र तक (एति) पहुंच जाता है, (लोकान्) लोकों को (संगुश्य) इकट्टा करके (मुद्दुः) वार २ (आ-चरिकत्) सामने लाता है।

पूर्व मन्त्रों में ग्राप ने सुना था कि ब्रह्मचारी की अग्निहोत्र

<sup>\*</sup> इन शब्दों को देख कर ह्विटने महाशय बड़े चिकत होते हैं। उनके विचार के अनुसार तो उत्तरीय समुद्र और पूर्व समुद्र का वेद में वर्णन होना असम्भव है। पर करें तो क्या करें। एक ही मार्ग है। पहिले वेद जैसे हम पढ़ रहे हैं, वह भी पढ़ें। विकासवाद तथा अपनी सभ्यता और प्राचीन असभ्यता आदि के सारे विचारों को छोड़ दें। जहां घुण्डी न खुले, वहां अनुभवी भारतवासी, ऋषियों की सहायता ले लिया करें। फिर पूर्ण आशा है कि न केवल वेद का अर्थ ठीक २ खुलने लगेगा, वरन उनको अपने जीवन में भी बहुत अन्तर दिखाई देगा। पर यह उन के लिये करना किन है। इस का एक ही उपाय है और वह भारतवर्ष की सर्व प्रकार की स्वतन्त्रता है। उस के सिद्ध होजाने पर हमारे शब्द के गौरव को संसार मानेगा, उस से पूर्व नहीं। उसके लिये यल करना और यह सुनाए चले जाना प्रत्येक आर्य का कार्य है। यह अर्थ भी संगत तथा सुन्दर है।

इस भाव से करना चाहिए कि मुक्त में प्रकाश पैदा हो । इस में उसके जीवन का वह चित्र दिखाया है, जिस के विना उक्त प्रयोजन कभी सिद्ध नहीं हो सकता । रहन सहन सादा हो । वस्त्र साधारण, मोटे हों, भड़कदार न हों । प्रतिदिन दाढ़ी श्रौर मुद्धों को भिन्न २ प्रकार से मुंडा२ कर स्वांग बनाने की ही चिन्ता न लगी रहे । उसका मन शरीर की ग्रुद्धि तथा शक्ति के बढ़ाने में ख़ब लगा हो, पर सजावट में नहीं । इस का फल यह होगा कि जुंही वह इस प्रथम विभाग को समाप्त करके जीवन के दूसरे विभाग में पग धरेगा, सारी ऋद्वियां थ्रोर सिद्धियां उसका चरण-चुम्बन करेंगी । उसकी कीर्त्ति संसार के एक सिरे से दूसरे सिरे तक फैल जावेगी और सारे लोक लोकान्तरों को वह अपने विचार के अनुसार अपने श्रागे २ चला सकेगा। नेता बनने को किस का जी नहीं चाहता ? पर, वैदिक धर्म का नेता बनना कुछ द्र्यर्थ रखता है । प्यारे मायाराम ! ग्रार्यसमाज के प्रवर्त्तक के पवित्र जीवन से जाकर पूछो कि इस अत्यन्त कठिन मन्त्र का आशय क्या है। मन्त्र के शब्द बड़े साधारण हैं, पर यौवन-काल में सब वास-नार्थ्यों को मारकर इनपर चलना किसी २ का ही काम है। पर जो इस मार्ग पर कुछ पग धर जाता है, संसार उसे चिर तक श्रपना गुरु मानता चला जाता है।

वस्तु०-महाराज ! हम ने तो सारी आयु यही खो दी। क्या वेद ऐसा ही था?

महा०-हां, प्यारो, वेद की महिमा वड़ी निराली है। पर,

शोक है तो यह है कि आप लोगों के मध्य में वेद के स्वाध्याय करने वाले, अनुभवी, विद्वानों की बड़ी कमी है। इसे शीघ पूरा करो। जो हुआ सो हुआ। जो कुछ अब सुन रहे हो, इन बातों को जितना धारण कर सकते हो, करो और वेद के पढ़ने, पढ़ाने और सुनने सुनाने में शेष आयु को लगाकर सच्ची कमाई कर चलो।

सत्य०-महारज, क्या सक्त समाप्त हो गया ?

महा०-नहीं, ग्रमी तो तीन भाग ग्रौर पड़े हैं। तुम सुनने वाले बनो। यह तो प्रसंग-वश बात चल पड़ी थी। सुनो,

(७) ब्रह्मचारी जनयन् ब्रह्मापो लोकं प्रजापितं परमेष्ठिनं विराजम् । गर्भो भृत्वामृतस्य योनाविन्द्रो ह भृत्वासुरां-स्ततर्ह ॥ ७० ॥ –७॥

(ब्रह्मचारी) (ब्रमृतस्य) ब्रमृत के (योनौ) जन्म-स्थान के ब्रम्दर (गर्भः, भृत्वा) गर्भरूप होकर, (ब्रह्म) वेदादि शास्त्रों, (ब्रपः) \* जलवत प्रवाह रूप से बहने वाले कर्म (लोकम्)

<sup>\*</sup> वेद के शब्दों का भौतिक और आत्मिक विस्तार अनेक स्थलों पर सम्भव है। ब्रह्मचर्य की महिमा गाते हुए वेद हमारे सामने आगे चल कर सारे संसार में इस के विस्तार को बतलाएगा। यहां पर भी भौतिक ब्रह्मचर्य की ओर संकेत है। जहां यह दोनों अर्थ संगत करने होते हैं, वेद कोई ऐसा शब्द वर्तता है, जो दोनों ओर संगत हो सके। यहां पर वह शब्द 'अपः ' है। यह आप् (=जल) का द्वितीया का बहुवचन है। सूर्य दिन रात प्रकाश करता है। उस के प्रचण्ड ताप से सारे संसार में जीवन पैदा हो रहा है। यह उस

## सब प्राणियों के कर्म के साची (प्रजापतिम्) सब प्रजायों के

का ही प्रभाव है कि बादल बनते और वर्षाएं होती हैं। जब बादल घरारोप छा जाते हैं, उस समय सूर्य अमृत=जल की योनि=अन्तरिक्ष में गर्भ की तरह तिरोहित हो जाता है। थोड़ी देर के पीछे बिजली कड़कने लगती है और मेघ टूट २ कर बरसने लग जाते हैं। इन्द्र=बिजली भी, मानो, तेजोमय सूर्य का ही रूपान्तर है। ब्रह्मचर्य भी तेजोमय होता है। इस भौतिक वर्णन से अब मनुष्य के ब्रह्मचर्य का प्रकरण चल पड़ता है। 'अपः ' का मूल अर्थ केवल जल क्यों कहें? जल इस लिए अर्थ करते हैं कि उस में बहने का तथा एक स्थान से दूसरे स्थान में पहुंचने का गुण पाया जाता है। व्याकरण-शास्त्री इस शब्द का आए धातु से संबंध जोड़ते हैं। हमारा कमें भी अनादि-प्रवाह के रूप में बहता चला आ रहा है। ब्रह्मचारी इस की महिमा को प्रकट करता है। कमें दो प्रकार का है (१) अपः (एकवचन) कारीगरी, तत्काल किया हुआ कार्य (२) अपः (बहुवचन) प्रवाह कमें।

पश्चिमी विद्वानों ने केवल जल का ही अर्थ लिया है, अतः वह अध्रा है। हमारे अपने अनुवादकों ने कमें के अर्थ में उपयुक्त प्रथम विभाग लिया है, यह स्वर के ठीक संगत न हो सकने से कठिन है। सायण ब्रह्म=ब्राह्मण करता है। इस का भी मंत्र के प्रथम अर्थ में कोई प्रकरण नहीं। परमेष्टी आदि शब्दों से वह अपनी मनमानी वेदान्त की पहेलियों को सिद्ध करना चाहता है। हमारे एक लेखक इन्द्र शब्द की विचित्र ब्युत्पत्ति देते हैं। इन्=शबुः द्र=भगाने वाला। जहां तक हमें पता है इस का प्रमाण प्राचीन ब्याकरण या निरुक्त में तो नहीं पाया जाता। इस मंत्रके अर्थो पर विचार करने से एक और बात भी निश्चित हो रही है। असुरों को ठीक करने के लिये परमात्मा को अवतार धारण करने की कोई आवश्यकता नहीं। ब्रह्मचारी ही यह काम अच्छी तरह से निबाह सकते हैं।

पालक (परमेष्टिनम्) ग्रापने प्रकृष्ट, ग्रानन्द स्वरूप में रहने वाले (विराजम्) सदा प्रकाशमान प्रभु को (जनयन्) प्रकट करते हुए (इन्द्रः) सब पेश्वर्यों का स्वामी (भृत्वा) बनकर (ह) निश्चय करके (ग्रासुरान्) ग्रासुरों का (तर्तर्ह) नाश करता है॥

इन्द्र बनने के लिए पराक्रम की आवश्यकता है। वीर ही आसुरों को हनन करके न्याय को स्थापित करते हैं। वह अपने जीवन की उज्ज्वल ज्योति से वेद का जगत में प्रकाश करते हैं। वह अपने वही अपने चमकते हुए कमीं से कर्म के प्रभाव को हृदयों पर अपने करते हैं। उन के सन्तोष तथा नित्य परिश्रम-शीलता और प्रभु-भक्ति से लोग प्रभु के भक्त बनते हैं। वह सच्चे नेता हैं॥

(८) आचर्यस्ततक्ष नभसी उमे इमे उर्वी गंभीरे पृथिवी दिवं च । ते रक्षति तपसा ब्रह्मचारी तस्मिन् देवाः संमनसो भवन्ति ॥ ७१ ॥ -८ ॥

श्राचार्य (इमे) इन (उमे) दोनों (नमसी) ढकनों के समान (उर्वी) विस्तृत (गंभीरे) गंभीर पृथिवी श्रोर यु-लोक को (ततत्त् ) ब्रह्मचारी के सामने तराश के रख देता है। उन के विषय में पूर्ण झान प्राप्त करके वह (ते) उन की तप से रत्ता करता है। इस का परिणाम यह होता है। कि (तस्मिन) उस के श्रन्दर (देवाः) सब देवता (संमनसः) श्रमुकूलता से युक्त (भवन्ति) हो जाते हैं।

त्राचार्य के विस्तृत ज्ञान की महिमा भी वेद ही ठीक २

बताता है। रात्रि को आंख उठाकर देखा करो। संसार कितना विस्तृत है और कितना थोड़ा हमें इस विषय में कान है, यह तुम्हें पता लग जावेगा। पर, आचार्य इन बातों को सुन्दर आकारों में अपने ब्रह्मचारी के सामने प्रत्यन्न खड़ा कर देता है। उस कान की रन्ना पूर्ण तप और नियम आदि के पालन से ही हो सकती है।

(९) इमां भूमि पृथिवीं ब्रह्मचारी भिक्षामाजभार प्रथमो दिवं च । ते कृत्वा समिधावुपास्ते तयोरार्पिता भ्रुवनानि विश्वा ॥ ७२ ॥ –९ ॥

इस प्रकार (प्रथमः) पूर्ण उत्साह से युक्त (ब्रह्मचारी) अपने गुरु की सेवा करता हुआ (पृथिवीं) विस्तृत (भूमिम्) भूमि (च) और (दिवम्) द्युलोक को, (तयोः च्ययोः) जिन के अन्दर (विश्वा) सम्पूर्ण ( भुवनानि ) लोक ( आ-अर्पिता ) चारों ओर समाये हुए हैं, ( भित्ताम् ) भित्ता के रूप में ( आ जभार ) प्राप्त करता है । इस के पश्चात ( ते ) उन्हें ( समिधौ कृत्वा ) अपने प्रकाश की साधन-रूप समिधाएं बना कर हरि-भक्ति में (उपास्ते) लग जाता है ॥

ब्रह्मचारी भिद्ध है और आचार्य दाता है। उस से वह सारे संसार का ज्ञान लाभ करता है। पर, ज्ञान का अन्त प्रभु-भक्ति ही है। यदि वस्तुतः पृथिवी और यु-लोक के अन्दर वर्त्तमान सारे पदार्थों का बोध हमें आत्म-विस्तार से अन्य रखता है, तो वह हमें बहुत महंगा पड़ा है। शुष्क ज्ञान से अभिमान पैदा होता है और उस से मनुष्य नष्ट हो जाता है। अतः प्रभु के भक्ति-

रस से रसित होकर जीवन के परम लच्य के पाने के लिए ही ब्रह्मचर्य का अभ्यास करना उचित है। पृथिवी और द्यु-लोक किस तरह हमारे आतम-यह में समिधाओं का काम देते हैं, यह थोड़ी देर हुई, समका चुका हूं।

(१०) अर्वागन्यः परो अन्यो दिवस्पृष्ठात् गुहा निधी निहितौ ब्राह्मणस्य । तौ रक्षति तपसा ब्रह्मचारी तत् केवलं कृणुते ब्रह्म विद्वान् ॥ ७३ ॥ -१० ॥

(ब्राह्मणस्य) ब्राह्मण अर्थात वेद-विद्या के झाता के (निर्धा) दो कोष (गुहा) बुद्धि की कन्दरा में (निहितौ) स्थापित होते हैं। उन में से (ब्रान्यः) एक (ब्रावीग्) समीपवर्ती होता है और (ब्रान्यः) दूसरा (दिवः-पृष्ठात परः) द्यु-तल से परे के साथ सम्बन्ध रखता है। (तौ) उनकी (ब्रह्मचारी) (तपसा) तप से (रत्नति) रत्ना करता है, पर (तत्) ऐसा कार्य (केवलम्) केवल (ब्रह्म) को (विद्वान्) जानने वाला ही (क्राग्यते) कर पाता है। जो ब्रह्म=वेद का मनन नहीं करता, वह इन कोषों की रखवाली नहीं कर सकता।

श्राचार्य सचा ब्राह्मण होना चाहिए। जहां वह त्याग का श्रादर्श हो, वहां संसार का नेता बनने के लिए उस में यह बल होना चाहिए कि इस लोक की उन्नति तथा परलोक-विषयक सद्गति के सम्बन्ध में उसे ठीक २ समभ हो। वह केवल जाप करना ही न जानता हो, प्रत्युत वह ब्राह्मणों, त्तित्रयों, वैश्यों तथा श्रद्धों के कार्यों से ठीक २ परिचय रखता हो। घृणा न करता हो। उस की विशेषता इस में नहीं कि वह किसी काम में फंसा हुआ नहीं, वरन इस में है कि इन सब बातों से सम्पूर्णतया परि-चित होता हुआ वह अपने उच्च विचारों तथा भक्ति-भाव से संसार के आगे सदा अच्छे आदर्श को रखता रहता है। ऐसे सद्गुरुओं के दिये हुए कोषों की रज्ञा का भार सच्चे ब्रह्मचारियों पर है और वह तब तक यह कार्य नहीं कर सकते, जब तक अष्टियों के चरणों में बेठ कर वेद-विद्या में निपुण नहीं होते। जब से वेद-विद्या की ओर से हम उदासीन हुए हैं, न हमें ऐश्वर्य का सुख मिलता है, और न आत्मा में धम सन्तोष ही होता है। भला हो अखगड ब्रह्मचारी, वेद-विद्या के सर्व्य दयानन्द स्वामी का, जो हमारा मुंह फिर वेद की ओर मोड गया है।

(११) अर्वागन्य इतो अन्यः पृथिव्या अग्नी समेतो नभसी अंतरेमे । तयोः श्रयन्ते रक्ष्मयोधिदृढास्तानातिष्ठति तपसा ब्रह्मचारी ॥ ७४॥ –११॥

(श्रग्नी) दो श्रग्नियां (इमे) इन (नमसी) दो ढकनों=पृथिवी तथा द्युलोक के (श्रन्तरा) बीच में (सम-पतः) इकट्टी होजाती हैं, उन में से (श्रन्यः श्र्वांग्) पक तो हमारे पास है श्रौर (श्रन्यः) दूसरा (इतः पृथिव्याः) इधर पृथिवी से दूरवर्ती है। (तयोः) उन दोनों श्रग्नियों की (रश्मयः) किरणें मिलकर (हढाः) हढ़ हुई २ (श्रिध-श्रयन्ते) सारे संसार में व्याप्त हो रही हैं, (तान) उन को (तपसा) तप से ब्रह्मचारी (श्रातिष्ठति) धारण करता है॥ दूसरी आग सूर्य है। अग्नि प्रत्येक पदार्थ में विद्यमान है। ब्रह्मचारी भी इन अग्नियों की किरणों को अपने अन्दर धारण करता हुआ, तीसरी अग्नि बनकर अपने तेज को सर्वत्र फेला देता है।

(१२) अभिक्रन्दन् स्तनयन्नरुणः शितिंगो बृहच्छे-पोऽनुभूमौ जभार । ब्रह्मचारी सिंचति सानौ रेतः पृथिन्यां तेन जीवन्ति प्रदिशश्वतस्रः ॥ ७५ ॥ –१२ ॥

(ग्राभिकन्दन्, स्तनयन्) शब्द करता हुन्रा, गर्जता हुन्रा, (ग्ररुणः) लाल (शितिंगः) पक्षे रंग वाला (बृहत-शेपः) बड़ी भारी प्रजनन-शक्ति का (भूमौ-श्रनुजभार) भूमि पर विस्तार करता है \*। (ब्रह्मचारी) (सानौ) उत्तम गुण, कर्म, स्वभाव वाले, उत्कृष्ट कुल के साथ सम्बन्ध पैदा करके, योग्य होत्र में

हमारे ही एक लेखक ने इस अलंकार के आश्रय को छोड़ कर सीधा अर्थ मेघ पर घटाना चाहा है। पर बड़ी मुंह की खाई है। 'बृहच्छेपः' का अर्थ बड़ा प्रभावशाली करते हुए ज्याकरण की तथा ब्रह्म-जल करते हुए प्रसिद्धि तथा निरुक्त की सफाई ही करदी है। पूर्वोक्त प्रक्रिया के अनुसार 'स्तनयन्' शब्द

<sup>\*</sup> जैसे पूर्व सूर्य को ब्रह्मचारी के रूप में प्रकट किया है, यहां पर मेघ के साथ उपमा को जोड़ा है। इतना मेल मिलाया है कि अतिशयोक्ति द्वारा एक ही कर दिया है। मेघ, काला, भूरा, गर्जता हुआ भूमी पर धान्य-जननी शक्ति को फैलाता है। पर्वतों की चोटियों (सानौ) पर जल-विन्दु पड़ते हैं, निद्यां वेग से बहती हैं, भूमी उर्वरा होती है और लोग जीवन का रस, अन्न पाकर सुखी होजाते हैं।

(रेतः) बीज सींचता है (तेन) इस के द्वारा पृथिवी पर चारों थ्रोर लोग सुख से जीवन धारण करते हैं।

प्यारो, कभी तुम ने अपनी जाति के अधःपतन का भी विचार किया ? समाचार पत्रों में तुम क्या पढ़ा करते हो ? योरुप थ्रौर श्रमेरिका के मुख्य मंत्रियों तथा नेताश्रों की वक्ताओं में ही न मस्त रहा करो। तुम्हारी जाति में रोग बढ़ रहाँ है, श्रतः मृत्यु भी नाना नाम धर कर बढ़ २ कर शिकार खेल रहा है। ब्रह्मचर्य के बढ़ते हुए अभाव के कारण पुस्त्व ( Manhood) कम हो रहा है। उस से तुम्हारी संख्या प्रति दिन घटती चली जा रही है। जहां दूसरी जातियों में विवाह उन के कल्याण का साधन बनता है, वहां तुम्हारे हां योग्य, अयोग्य के विचार से रहित विवाह स्वयं एक रोग वन रहा है। वेद उपदेश करता है कि भ्रापने युवकों में ब्रह्मचर्य की भ्रोर रुचि पैदा करो । वह तुम्हारे जातीय बल के कोष हों । पर इस बहु-मृत्य कोष को ठीक उपयुक्त करने के लिए तुम्हें अपने यहां के विवाह के रिवाज में उचित परिवर्तन भी करना होगा । यह जातीय जीवन का प्रश्न है, इस पर ख़ूब विचार करो।

(१३) अग्नौ सूर्ये चन्द्रमिस मातिरिश्वन् ब्रह्मचार्यश्यसु समिधमादधाति । तासामचीिष पृथगभ्रे चरन्ति तासामा-ज्यं पुरुषो वर्षमापः ॥ ७६ ॥-१३ ॥

मुख्य वृत्ति से मेघ-परक है। 'स्तनयित्नु' मेघ को कहते ही हैं। "सानौ"= शिखर भी उधर ही मुख्यतया छगता है। पर शेष विशेषण मनुष्य को स्मरण कराते हैं।

ब्रह्मचारी ब्राग्नि, सूर्य, चन्द्रमा (मातरिश्वन्) वायु तथा (ब्राव्धु) जलों में समिधा को (ब्राद्धाति) धारण करता है। (तासाम्) उन (जलादि की) पृथक् २ (ब्राचीषि) किरणें (ब्राप्ने) बादल में (चरन्ति) विचरती हैं, (तासाम्) उन का ही यह फल है जो (ब्राज्यम्) घृत, (पुरुषः) पुरुष (वर्षम्) वृष्टि ब्रोर (ब्रापः) जल देख पड़ते हैं॥

जब ब्रह्मचारी गुरु से इनसव पदार्थों के विषय में ज्ञान प्राप्त कर लेता है, तो इन की रिश्मयां उस के मन में प्रकाश कर देती हैं। श्रव उसे जान पड़ता है कि घृत श्रादि श्रावश्यक पदार्थ कैसे इन भौतिक देवताश्रों के परिश्रम का फल हैं। जिस प्रकार प्रत्येक देवता भिन्न र होते हुए भी दूसरों के साथ मिल कर संसार के जीवन के रक्तक, इन पदार्थों को उत्पन्न करते हैं, वैसे ही हमारे शरीर में इन्द्रिय-रूप देवता करते हैं, वैसे ही मनुष्य-समाज में नियमानुसार जीवन व्यतीत करने वाले, ब्रह्मचारी लोग किया करें॥

(१४) आचार्यो मृत्युर्वरुणः सोम ओषधयः पयः । जीमृता आसन्त्सत्वानस्तैरिदं स्व१राभृतम् ॥ ७७ ॥–१४

<sup>\*</sup> इन पदार्थों के विषय में पूर्ण ज्ञान पैदा करता हुआ अपने आत्म-यज्ञ में उन को लगा देता है। सृष्टि-यज्ञ में यह सब सिमधाएं बन कर ही चक्र को चला रहे हैं। हमारे शरीर में भी इन तत्त्वों के सह-योग से ही सारा कार्य हो रहा है। ब्रह्मचारी का लक्ष्य इन दोनों यज्ञों को मिला कर, अपने तथा संसार के जीवन में शान्ति स्थापित करना है।

श्रव ब्रह्मचारी को संसार में श्रांख खोल कर, उपदेश ग्रहण करने वाली वृत्ति को धारण करने की शिक्षा मिलती है। साथ ही, श्राचार्य का स्वरूप भी वर्णन किया जाता है।

(मृत्युः) (वरुणः) (सोमः) (श्रोषधयः) (पयः) दूध (सत्वानः) घने, जमे हुए (जीमृताः) जीवन-रसः=जल बरसाने वाले मेघ (श्राचार्यः) श्राचार्य के समान (श्रासन्) हैं। देखने वाली श्रांख देख सकती है कि किस तरह (तेः) इन सब (श्राचार्य के रूपों) द्वारा (इदम्) इस (स्वर्) नियमानुसार गति वाले सुखमय लोक का (श्राभृतम्) पालन किया जा रहा है ∗॥

<sup>\*</sup> सायण पूर्वार्ध में तो ठीक चलता है। पर पौराणिक देव-माला का विचार वरुण के अर्थ में फिर उसे पीछे घसीट लेता है। भौतिक और आसिक खिचड़ी इतने बड़े भाष्यकार के कार्य को अनेक स्थलों पर दूषित कर रही है। संगति इस का नाम है, कि जब एक विभाग में चलें, तो अन्त तक उसी को निवाहें। हमारे अपने एक लेखक ने जहां तक सायण का अनुसरण किया है, वहां तक तो ठीक है। पर उसके आगे-किपत मन उक्तियों से बड़ी गड़बड़ की है। सोम शब्द का अर्थ 'सउमा' करके केनोपनिषद् को साथ जोड़ना चाहा है। क्या अच्छा होता यदि अपने ही ल्याये हुए स्वर का ही विचार कर लेते। ऐसी बातों से यह दिखाना कि ' यही वेदों की गंभीरता है', वेदिक व्याख्यान शेली का उपहास करना है। ' सोम ' शब्द का ठीक अर्थ उपर कर दिया है। इस में कोई कमी हो, तो कल्पनाओं से काम चलाया जावे। फिर उपनिषदों की रचना वेद के पीछे की है। ऋषियों ने वैदिक विचारों को सुन्दर कथाओं से समझाने का कई स्थलों पर यह किया है। पर, क्या इन कथाओं को वेद से निकाल कर ही बेद का गौरव स्थापित किया जावेगा ?

मृत्यु ब्राचार्य है। इस ने कितने विचारकों को प्रथम प्रेरणा करके संसार का उपकार किया है। इसे केवल मारने वाला ही मत समको। यह श्रात्मा की ज्योति के जगाने में भी वड़ा सहा-यक होता है। वरुण, परमात्मा की रमणीय, वरणीय, सर्वत्र व्यापिनी शक्ति का प्रकाश करता है। कहीं सूर्य के रूप में, कहीं जल के स्रंधिष्ठाता के रूपुमें इस का वर्णन पाया जाता है। दोनों रूपों में जगत के विस्तार और इस के परम कारण जग-दीश्वर का ध्यान पैदा करने में बड़ा सहायक है। सोम प्रभु की प्रेरणात्मक शक्ति के प्रकाश का नाम है। यह चन्द्र की मनोहर, चित्त-विकासिनी, शीतल चांदनी के रूप में हमारे ऊपर प्रभाव डाल रहा है। क्या यह प्रकाश गुरु वनकर हमें चेतावनी नहीं दे रहा कि हम भी इसी प्रकार का, शीतल उज्ज्वल, शान्ति-कर, ब्रानन्द-प्रद स्वभाव पैदा करें। ब्रह्मचारी खुली वायु में दिन को सूर्य से ब्रौर रात को चांद से दिल खोलकर उपदेश ब्रह्म करे। श्रोपधियों तथा दृध की लोकोपकारिमी रचना श्रौर विचित्रता को वह सदा श्रपने सामने रखता हुथा, संसार के जिए दुःखविनाशक, श्रोषधिरूप तथा पुष्टिकारक, दुग्ध-रूप बनने का यत्न करे थ्रौर वर्षा ऋतु में घनघोर, गरजते हुए मेघ जल क्या बरसाते हैं, पशु, पिन्न, जलचर, स्थलचर, घास थ्रौर पत्ता-सभी के लिए जीवन-रस की वर्षा करते हैं। क्या

इतिहास का इस से बड़ा अपकार होगा। यह बीमारी भी सायण से ही आरंभ हुई है। यह कठोपनिषद से मिलाता है॥

यौवन-दशा को प्राप्त करके, ब्रह्मचारी भी ज्ञान रस की वृष्टि करता हुआ, संसार के आत्मिक जीवन का और शारीरिक पुष्टि से शारीरिक जीवन का प्रदान करने वाला न बनेगा ? वनेगा और अवश्य बनेगा, यदि वह इन भावों से चित्त की कोठड़ी को भरता रहेगा। यह भाव उसके हृदय में सच्चे श्राचार्य की संगति से पैदा होंगे। वह मृत्यु-रूप होकर उस के ज्ञुद्र भावों को भस्म करता है। वरुण रूप होकर वरणीय, मनोरम गुणों को उस में प्रविष्ट करता है । सोम-रूप होकर उस के श्रालस्य को दूर कर पुरुषार्थ की घुट्टी विलाता है। श्रोषध-रूप होकर सब दुःखों झौर दोषों को छिन्न भिन्न कर देता है। दुग्ध-रूप होकर उसे ज्ञान के दूध से पुष्ट करता है और जीवन-वर्षक मेघ की भान्ति सर्व प्रकार का जीवन प्रदान कर निहाल कर देता है। धन्य है, वह देश और जाति, जहां इन पवित्र श्रादर्शी के अनुसार, प्रकृति और परमात्मा की गोद में बैठ कर, श्राचार्य पढ़ाते हैं और ब्रह्मचारी पढ़ते हैं। वहीं सुख की वर्षा सदा होती है।

(१५) अमा घृतं कृणुते केवलमाचार्यो भृत्वा वरुणो यद्यदैच्छत् प्रजापतौ । तद् ब्रह्मचारी प्रायच्छत् स्वान् मित्रो अध्यात्मनः ॥ ७८ ॥ –१५ ॥

श्राचार्य के पास विद्यार्थी भिन्न २ प्रकार के श्राते हैं, पर, वह (श्रमा) श्रपने घर (कुल) में=श्रपने संसर्ग से (केवलं) सब दोषों को हटाकर शुद्ध ( घृतम ) सरल भाव तथा प्रकाश (कुस्तुते) पैदा कर लेता है। पढ़ाने के पश्चात ( वरुणः भृत्वा ) स्वीकार करने योग्य होकर (प्रजापतौ) प्रजायों के पालन करने के लिए जाने वाले उस ब्रह्मचारी से (यत-यत) जो २ (पेच्छत) इच्छा करता है, (मित्रः) स्नेह से युक्त (ब्रह्मचारी) स्नातक (स्वान) थ्रपने (थ्रात्मनः) स्वार्थ तथा निजी भावों से भी (श्रिधि) बढ़कर, ऊपर उठकर (प्रायच्छत) गुरु की श्राशाय्रों को पूर्ण करता है \*।

श्राचार्य स्वीकार करने योग्य कव होता है ? जब वह बूह्मचारियों के हृदयों को अपने साथ मिलाकर घृत-रूप बना लेता है। वह अब कोई बात उस से छिपाकर नहीं रखते । सरल-स्वभाव को धारण कर, गुरु के ज्ञान से प्रकाश को प्राप्त करते हैं। उस दशा में गुरु जो श्राज्ञा करता है, वह स्वार्थ नहीं, वरन प्रजापित, परमात्मा के निमित्त सेवा का भाव ही हो सकता है। इस प्रकार के त्यागी, हरि-चरण-शरण में लगे हुए श्राचार्य के श्रादेश को कौन बूह्मचारी, सच्चा विद्यार्थी

<sup>\*</sup> यह अत्यन्त किन मन्त्र है। प्रिफिश साहिब ने पहिले पाद का अधे किया है 'आचार्य सारा मक्खन घर ले जाता है'। बहुत खूब ! यदि तिनक भी आचार्य के लक्षण का ज्ञान होता या किसी आर्य विद्वान से पूछ ही लिया होता, तो इतना अनर्थ न करता। आचार्य को इस समय शिष्य के कठोर भावों को पिघलाने की चिन्ता है। उसे अपने लिए घृत की चिन्ता नहीं घेर रही। सभी अनुवादकों ने प्रायः स्वान्=स्वात् करके अर्थ किया है। पर, यह पद-पाठ के विरुद्ध होने से हमें स्वीकार नहीं। विशेषतः जब और सुन्दर अर्थ हो सकता हो। ब्रह्मचारी ही अब प्रजापित बनने लगा है। इसके लिए अगला मन्त्र देखो।

अपने आराम तथा सुख के लिए गौग कर सकता है ? यह सारी बातें उसी समय हो सकती हैं, जब पढ़ाने वाले और पढ़ने वाले वस्तुतः इन भावों को समभ कर गुरु-शिष्य प्रणाली को चलाने की इच्छा करते हों। प्यारो, ध्यान से सुनते चलो । वेद-वीगा अब बज रही है।

( १६ ) आंचार्यो ब्रह्मचारी ब्रह्मचारी प्रजापतिः । प्रजापतिर्वि राजति विराडिन्द्रोऽभवद् वशी ॥७९॥ –१६॥

श्राचार्य ब्रह्मचारी होवे, तब ही उससे शिक्ता पाया हुआ ब्रह्मचारी प्रजा का पालक होकर (विराजित) शोभा और यश को लाभ करता हुआ ( इन्द्रः वशी ) सब को वश में करता और ऐश्वर्य का स्वामी बनता है \*।

शोभा उसी व्यक्ति की होगी, जो प्रजा के हित के कार्यों में लगने वाला होगा। जो पूर्ण संयमी होकर शिक्तक बनेगा, उसी के विद्यार्थी जगत में दीपक बनकर प्रकाश करेंगे और अपने पराक्रम से पीठ दिखा कर कभी भी वापिस आने वाले न होंगे। इस मन्त्र से आरंभ करके अब बृह्मचर्य की महिमा का विस्तार

<sup>\*</sup> सायण के अनुसार प्रजापित, विराद् तथा इन्द्र पारिभाषिक शब्द हैं। अविद्योपहित ब्रह्म, सृष्टि—रूप में प्रजापित कहलाता है, इत्यादि। पर यह बात ठीक नहीं है। यहां पर ब्रह्मचारी को ही प्रजापित और विराद् बनना कहा है। वेदान्त की प्रक्रिया के अनुसार जीव कभी ईश्वर नहीं बन सकता। जब भी उसकी उपाधि का अन्त होगा, वह शुद्ध ब्रह्म ही होगा, शबल ब्रह्म में परिवर्त्तन सायण के अपने सिद्धान्त के विरुद्ध है।

बतलाते हैं। इसका सार यह है कि संसार में जो जीवित रह कर कुठ दिखाना चाहता है, उसे ब्रह्मचारी होना चाहिए।

(१७) ब्रह्मचर्येण तपसा राजा राष्ट्रं वि रक्षति । आचार्यो ब्रह्मचर्येण ब्रह्मचारिणमिच्छते ॥८०॥ –१७॥

राजा ब्रह्मचर्य-रूपी तप की सहायता से (राष्ट्रम) राज्य की (वि) विशेष (रज्ञति) रज्ञा करता है। ब्राचार्य ब्रह्मचर्य के द्वारा ही ब्रह्मचारी को (इच्छ्रते) चाहता है \*।

संसार का राष्ट्रिय-इतिहास इस बात में सान्नी है कि जितेन्द्रिय तपस्वी राजा ही प्रजा के हित-कारक हो सकते हैं। जो विषय वासना से व्याकुल हो रहे हों, उन के हाथों निर्वल प्रजा की कोई वस्तु भी सुरन्तित नहीं रह सकती । यह उनके अत्याचार से ही रान्नसी रिवाज चला है, कि, अबलाओं के मुखड़े बुरके की दीवार के पीछे कुम्हलाये रहते हैं। ऐसे शासक प्रजा के भन्नक होते हैं, न कि रन्नक। जब कभी विदेशी शत्रु उन्हें आ द्वाता है, तो उस समय प्रजा की वही अवस्था होती है, जो उन

<sup>\*</sup> हमारे एक छेखँक ने यों समझा है कि राजा राष्ट्र में ब्रह्मचर्य का प्रचार करके उस की रक्षा करता है और ऐसे ही गुरु भी ब्रह्मचर्य में ब्रह्मचर्य की प्रतिष्ठा कराकर उसका कल्याण करता है। जहां तक इस भाव का सम्बन्ध है, यह बड़ा अच्छा है। पर, वेद के शब्दों से ब्रह्मचर्य राज-कर्तृक तथा आचार्य-कर्तृक है। राजोपकरण और आचार्योपकरण का भाव तो निकल सकता है, पर दूसरा नहीं। अन्यथा अगले मन्त्र में अर्थ की समता को स्थिर करने के लिये "घास भी ब्रह्मचर्य करता हुआ घोड़े से खाया जाता है" यह अर्थ करना होगा। इससे स्पष्ट है कि यहां भी इस अर्थ की संगति लगनी कठिन है।

मेड़ों की होती है, जिनका राखा कहीं दूर चला गया है और कूर बाघ ऊपर आकृदा है। निर्वीर्य पुरुषों के हाथ में राज्य अधिक देर नहीं ठहर सकता। प्यारो, अपनी बुरी रीतियों, दुर्व्यसनों और नाना प्रकार के कुकर्मों को सोचो और फिर बतलाओं कि वेद का कहना कितना ठीक बैठता है। तुम्हारी जाति की परतंत्रता न हो, तो और क्या हो? कितने शोक की बात है कि ब्रह्मचर्य का इतना सुन्दर उपदेश तथा इतिहास तुम्हारे धर्म-प्रन्थों में पाया जाता हो और उस का आचरण इतना थोड़ा हो।

यह संयम तथा मर्यादा का जीवन ही है, जो पढ़ाने वालों में विशेष प्रतिभा पैदा करता है। उन में विचित्र प्राक्षण-वल उभर द्याता है। उन के मस्तक से ब्रह्मवर्चस की किरणें निकल र कर उन के शिष्यों पर पड़तीं हैं। वस्तुतः ऐसे ही गुरु चाहते हैं कि जितना उन से बन पड़े, वह उपकार करते ही रहें। जब कोई उन से पढ़ने द्याता है, तो उन को प्रसन्नता होती है। यहां ब्रह्मचर्य से तात्पर्य वही है, जो इस सक्त की व्याख्या से पूर्व मैंने बतलाया था। यह वह मर्यादा है जिस का पालन सब वर्ण ख्रौर सब ब्राश्रम कर सकते हैं॥

(१८) ब्रह्मचर्येण कन्या३युवानं विन्दते पतिम् । अनद्वान् ब्रह्मचर्येणाश्वो घासं जिगीपति ॥८१॥ –१८॥

ब्रह्मचर्य के प्रताप से कन्या योग्य, युवा पति को (विन्दते) प्राप्त होती है। (अनड्वान्) बैल और (अश्वः) घोड़ा ब्रह्मचर्य से ही घास=अपने भोजन को (जिगीषति) जीतते हैं \*॥

ह्विटने साहिब के अनुवाद पर तो हंसी आती है। वह ब्रह्मचर्य=वैदिक

केवल पुरुषों के लिए ही नहीं, वरन सब प्राणियों के लिए ब्रह्मचर्य का विधान है। कन्याओं और स्थियों के लिए वैसे ही इस का पालन आवश्यक है, जैसे पुरुषों के लिए। जब तक दोनों, युवितयां और युवा इस गुण से युक्त नहीं होते, तब तक योग्य विवाहों का हो सकना असंभव है। अतः सन्तान भी योग्य उत्पन्न नहीं हो सकती। इस का परिणाम, वर्ण-संकरता और सब धर्मों का उच्छेद ही तो है।

जब तक घोड़े, बैल ध्रौर दूसरे पशुश्रों में शक्ति बनी रहती है मालिक भी उन पर प्रसन्न रहता है ध्रौर उनका उत्साह भी बना रहता है। पशुश्रों का खुले छलांगें लगा २ कर कूदना थ्रौर मनों चारा चर जाना उन के ब्रह्मचर्य का ही द्योतक है॥

(१९) ब्रह्मचर्येण तपसा देवा सृत्युमपान्नत । इन्द्रो ह ब्रह्मचर्येण देवेभ्यः स्वरराभरत् ॥ ८२ ॥ –१९ ॥

विद्यार्थिपन, समझ कर चले हैं। यहां गाड़ी रुकती देख कर आश्चर्य करते हुए कहते हैं कि यदि अर्थ को कुछ ढीला कर दें तो मंत्र बेहूदा नहीं रहेगा। वस्तुतः ब्रह्मचर्य का भाव न समझते हुए, उन्हों ने स्वयं एक काल्पनिक घेरा अपने गिर्द डाल लिया है। मंत्र तो जैसा है, वैसा ही है। हां, अनुवाद निःसन्देह बेहूदा है। उन का ऐसी अवस्था में भाष्य करने बैठना इस लोकोक्ति के अनुसार है:—'हाय मां, में रह न सकूं'। भारतवासी आर्य बालक भी जानता है कि ब्रह्मचर्य से ताल्पर्य क्या होता है। सायण तीसरे पाद को पूरा करने के लिये दूसरे पाद से ' पति लभते ' यह शब्द मिलाता है। परिश्रमी बल वाले बैल को ही अच्छा मालिक मिलता है।

( देवाः ) विद्वान योगी ब्रह्मचर्य-रूपी तप के द्वारा मृत्यु को ( श्रपाञ्चत ) जीत लेते हैं। इन्द्र (ह) भी ब्रह्मचर्य से ही उन के लिए ( स्वः ) सुख ( श्राभरत ) लाता है॥

श्रकाल मृत्यु को ब्रह्मचर्य तथा तपश्चर्या से हटाया जा सकता है। उसी राष्ट्र में इन ब्रह्मचारियों को सुख मिल सकता है, जहां यह निर्विघ्न होकर श्रपने तथों को तप सकते हैं। जहां दुष्ट श्रसुर तथा नीच शत्रु नित्य धाड़ें मारते हों, वहां यह लंगोट-बन्द भी समाधि नहीं लगा सकते। इसलिए मन्त्र के दूसरे भाग में इन्द्र=राजा का ब्रह्मचारी होना पुनः श्रावश्यक बताया है॥

(२०, २१) ओषधयो भृतभन्यमहोरात्रे वनस्पतिः । संवत्सरः सहर्तुभिस्ते जाता ब्रह्मचारिणः ॥ पार्थिवा दिन्याः पश्चव आरण्या ग्राम्याश्च ये । अपक्षाः पक्षिणश्च ये ते जाता ब्रह्मचारिणः ॥ ८३—८४ ॥ –२०, २१ ॥

(श्रोषधयः) श्रोषधियां (भृत-भन्यम्) भृत श्रौर भविष्य (श्रहो रात्रे) दिन श्रौर रात (वनस्पतिः) वृत्त (श्रृतुभिः) श्रृतुश्रों के (सह) साथ (संवत्सरः) वर्ष (पार्थिवाः) पृथिवी-चर (दिन्याः) श्राकाशी (पशर्वः) प्राणी (श्रार्ण्याः) जंगली (च) श्रौर (ग्राम्याः) पालत (श्रपत्ताः) पंखों से रहित (च) श्रौर (पत्तिणः) पंखों वाले (ये) जो श्रौर जितने भी हैं (ते) वह (बृह्मचारिणः) बृह्मचारी से श्रही (जाताः) प्रकट होते हैं॥

हमारे ही एक भाई ने अर्थ किया है:— वह सब ब्रह्मचारी बन सप्
 हैं । अर्थ अच्छा है । सारा संसार किस प्रकार नियम-पूर्वक चलता है, यह

इन मन्त्रों में सारे संसार का चलाने वाला ब्रह्मचारी वर्णन किया गया है। प्यारो,तनिक सूर्य का तो विचार करो। काल के जितने विभाग हैं, वह उसी पर निर्भर हैं। दिन, रात, सप्ताह मास, ऋतु, वर्ष, भृत, भविष्य श्रौर वर्तमान उसी की प्रेरणा से वर्तमान हो रहे हैं। श्रोषधियों श्रौर वनस्पतियों, पशु श्रौर पित्तयों को जन्म से लेकर पतन पर्य्यन्त जीवन देने वाला. शक्ति बढ़ाने वाला, पकाने वाला और पका कर गिराने वाला वहीं है। सूर्य की यह सारी महिमा उस के श्रखगड ब्रह्मचर्य पर निर्भर है। कोई उस के सामने क्या तप करेगा? उस का तेज सदा उस के माथे पर चमकता है। इस ब्रह्मचारी का वर्णन मनुष्य-ब्रह्मचारी का स्मरण कराने वाला होना चाहिए। उस की विभूति भी बड़ी विशाल है। निःसत्त्व, विषयानन्दों की बला से, वसन्त चलता है या ग्रीष्म चलता है। उन्हें तो ग्रपने भोग-विलास की ही सोच खाये जाती है। पर, इतिहास उन महा-वीरों के चरित्र का चित्र खींच कर पवित्र होता रहता है, जो वस्तुतः मनुष्य-समाज के बनाने थ्रौर चलाने वाले हुआ करते हैं। उन के जीवन के संयम तथा नियम-बद्ध व्यवहारों ने ही उन्हें ऊंचा किया छौर यही खुले शब्दों में ब्रह्मचर्य है। भृत-इतिहास ऐसे महापुरुषों का बनाया हुआ है और आगे भी ऐसे ही ब्रह्मचारी नया इतिहास जोड़ ते चले जावेंगे॥

विचारते हुए ब्रह्मचर्य का विस्तार समझ में आ सकता है। पर आगे मन्त्र, २३वें में "तस्माजातम्" इत्यादि को सामने रखकर और अन्य सैंकड़ों स्थलों का विचार करते हुए, इमने दूसरे अनुवादकों का ही अनुसरण करना ठीक जाना है।

(२२) पृथक् सर्वे प्राजापत्याः प्राणानात्मसु विश्रति । तान्त्सर्वान् ब्रह्म रक्षति ब्रह्मचारिण्याभृतम् ॥८५॥ –२२॥

(सर्वे) सव (प्राजापत्याः) प्रजापति की सन्तान, पशु, पत्नी, मनुष्य ब्रादि (ब्रात्मसु) ब्रपने ब्रन्दर (पृथक्) ब्रत्ना २ (प्राणान्) प्राणों को (विभ्रति) धारण करते हैं। (तान्) उन (सर्वान्) सब को (ब्रह्मचारिणि) ब्रह्मचारी में (ब्रा-भृतम्) धारण किया हुआ (ब्रह्म) वेद-क्षान (रत्नति) रत्ना करता है॥

ब्रह्मचारी अपने उच्च आदर्श तथा पवित्र विचारों से लोगों के सामने एक अच्छा, अनुकरण करने योग्य उदाहरण रखता है। निर्वलों की रज्ञा करता है। अत्याचारियों को द्गड़ देता है। यह काम केवल शारीरिक वल नहीं करता। वेद का परम पुनीत ज्ञान ही उसकी बुद्धि में इस सामाजिक उत्तरदा-यित्व के विचार को जगाता है। इस से श्रन्य होकर वही बल लोगों को सताने में लगता है॥

(२३) देवानामेतत् परिषृतमनभ्यारूढं चरति रोच-मानम् । तस्माञ्जातं ब्राह्मणं ब्रह्म ज्येष्ठं देवाश्र सर्वे अमृतेन साकम् ॥ ८६ ॥ -२३ ॥

(एतत्) यह ब्रह्मचर्य्य (देवानाम्) विद्वान् जनों से ही (परि-स्तत्म्) धारण किया जाता है। (अन्-श्राभि-श्रा-रूढम्) इस पर कोई चढ़ नहीं सकता, (रोचमानम्) चमकता हुश्रा (चरित) वर्तमान होता है। (तस्मात् ) उसी से ही (ब्राह्मणम् ) ब्रह्म=वेद-सम्बन्धी, वेद में प्रतिपादित (ज्येष्टं) ब्रह्म (जातम्) प्रकाशित होता है; (च) ग्रौर (सर्वे) सारे (देवाः) विद्वान् (ग्रमृतेन) ग्रमृत के (साकम्) साथ प्रकट होते हैं \*।

विद्वान ही इस रत्न की महिमा जानते हैं। वस्तुतः उन्हें ही विद्वान कहना चाहिए। इस से बढ़कर और दूसरी शिक नहीं है। इसी के साधन से परमेश्वर का यथार्थ बोध होता है। इसी के संग से अमृत-पद की प्राप्ति होती है॥

(२४) ब्रह्मचारी ब्रह्म आजद् विभर्ति तस्मिन् देवा अधिविश्वे समोताः । प्राणापानौ जनयनाद् व्यानं वाचं मनो हृदयं ब्रह्ममेधाम् ॥ ८७ ॥ –२४ ॥

ब्रह्मचारी (भ्राजत ) चमकते हुए (ब्रह्म ) वेंद्र को (बिभर्ति) धारण करता है। (तस्मिन) उस में (विश्वे ) सारे (देवाः) देवता (ब्राधि-समोताः) ठीक पिरोए रहते हैं। प्राण, ब्रापान, व्यान, वाक्, मन, हृदय, ब्रह्म तथा मेधा को (जनयन) प्रकट करता हुँ आ (ही ऐसा करता है)॥

<sup>\*</sup> सायण एतत्=ब्रह्म करता है। अतः यहां ब्रह्म पिछ्छे मन्त्र वाला ब्रह्म=बेद ही उसे लेना चाहिए था। ऐसा न कर पाने से उस के अनुवाद में गड़ बड़ सी हो रही है। यदि ब्रह्म=बेद छेते भी, तो फिर तीसरा पाद संगत न होता। वेद से वेद पदा हुआ, यह कुछ अर्थ न देता। वस्तुतः यह ब्रह्मचारी की ही महिमा है, अतः एतत्=ब्रह्मचर्यम् ही छेना उचित तथा संगत है॥

वेद तथा वेदानुसारी विद्वानों के बनाये हुए प्रन्थों को धारण करता हुआ, ब्रह्मचारी अपनी शक्तियों का विस्तार करता है। प्राणायाम द्वारा जीवन-शक्ति बढ़ाने से उस की वाणी में विशेष बल आता है। मन वश में होने पर जीव के स्थान, हृदय-कमल में विकास होने लगता है। अपने अन्तर्यामी प्रभु की उपासना से मेधा प्राप्त करता है॥

इसके आगे के मन्त्र की व्याख्या कल मैंने आप सज्जनों को सुनाई थी \*। उसे न दुहरा कर इस सक्त के आन्तिम मंत्र को लेता हूं।

(२५) तानि कलपद् ब्रह्मचारी सिललस्य पृष्ठे तपो-तिष्ठत् तप्यमानः सम्रद्रे । स स्नातो बभ्रुः पिंगलः पृथिन्यां बहु रोचते ॥ ८८ ॥ –२६॥

(तानि) इन सब बलों झौर शक्तियों को (कल्पत्) बढ़ाता हुआ, ब्रह्मचारी ब्रह्मचर्य रूपी समुद्र में (तप्यमानः) तपस्या करता हुआ (सिललस्य पृष्ठे) चंचल वृत्तियों की पीठ पर=उन को दवा कर (तपः अतिष्ठत्) तप को सिद्ध करता है। (सः) वह (स्नातः) स्नातक बन कर जब निकलता है, तो यौवन के कारण (बभ्रुः पिंगलः) कुछ भूरे, कुछ पक्के पीले रंग वाला (पृथिव्यां) पृथिवी पर (बहु) बहुत (रोचते) प्रकाशित होता है॥

प्यारे सत्संगियो ! यह ब्रह्मचर्य का सुन्दर उपदेश ब्राप ने सुना। इस के महत्त्व पर विचार करते हुए वेद का महत्त्व

<sup>\*</sup> देखो, बेदसन्देश, २।१।२२॥

समभो । यह केवल मृग-चर्म धारण करने या मेखला बांधने का नाम नहीं । यह जीवन-शक्ति की वृद्धि के मर्म का झान है । इस सद्म विषय का संसार के सब से पुराने ग्रन्थ में इतनी गंभीरता से वर्णन किया जाना विस्मित करने वाला है । विवश होकर, मस्तक वेद के आगे भुकना चाहता है ।

सत्य०-महाराज, मेखला का ब्रह्मचर्य से कैसे सम्बन्ध समभना चाहिए?

महा०-प्यारे, मेखला का मुख्य काम घेरा डालना है। यह मर्यादा का उपलच्य है। यह जीवन के संयम का चिह्न है। शरीर पर धारण करने से तथा इस का मानसिक विचार करने से मनुष्य पूर्ण जितेन्द्रिय बन सकता है। किसी बात में 'श्राति' न करे। यही मेखला-बद्ध जीवन है। यही ब्रह्मचारी की सब से बड़ी पूंजी है। यदि नुम्हारी इच्छा हो, तो इस मेखला के विषय में एक होटा सा सक आज और सुना हूँ। क्यों भाई, आप लोग थक तो नहीं गये?

प्रायः सब ग्रोर से "नहीं महाराज, नहीं महाराज" का शब्द सुनाई दिया। महात्मा ने प्रसन्न-चित्त होकर पुनः श्रारम्भ कियाः । ग्रथर्व ॥ ६। १३३॥

## (२६) य इमां मेखलामाबबन्ध यः संननाह य उ नो

<sup>\*</sup> अगस्य ऋषि, मेखला देवता, छन्दः, १, भूरिक त्रिष्टुपः, २, अनुष्टुपः, ३, त्रिष्टुपः, ४, जगतीः, ५, अनुष्टुप्। पीछे आकर, लोगों ने इस प्रकार के सूक्तों को जादू टूने में ही लगा कर अपनी शक्तियों का क्षय किया है। देखो, सायण भाष्य।

युयोज । यस्य देवस्य प्रशिषा चरामः स पारमिच्छात् स उ नो वि म्रुंचात् ॥८९॥ –१॥

(यस्य) जिस (देवस्य) परमातमा की (प्रशिषा) आज्ञा से (चरामः) हम संसार-यात्रा कर रहे हैं।(यः) जो (इमाम्) इस (मेखलाम्) मेखला को (थ्राववन्ध) बांध रहा है, (संन-नाह) अच्छी तरह से जकड़ रहा है, (उ) और (नः) हमें उस से (युयोज) जोड़ रहा है।(सः) वही (पातम) हमें पार पहुंचाने के लिए भी (इच्छात) इच्छा करे।(सः उ) वही (नः) हमें (विमुञ्चात) बचावे।

प्यारो, संसार में पत्ता तक भी उस प्रभु की आज्ञा के विना नहीं हिल सकता। उस ने ही हमारे लिए विद्या का प्रकाश करते हुए शारीरिक तथा आन्तरिक जीवन को ठीक चलाने के हेतु नियमों को बांध रखा है। इस नियम-माला रूपी मेखला को धारण कर के हम संसार-सागर में कृद पड़े हैं, हमारे परिश्रम को फलदायक बनाना प्रभु के आधीन है। हमें उस पर भरोसा, पूर्ण विश्वास और श्रद्धा चाहिए। हमें पुरुषार्थ से प्रयोजन है। हमें परिणाम की निरर्थक चिन्ता में धुलने की कोई आवश्यकता नहीं। यही सच्चे सन्तोष का स्वरूप है। यह आर्य-जीवन का एक सुन्दर अवयव है। इसे धारण करो।

(२७) आहुतास्यभिहुत ऋषीणामस्यायुधम् । पूर्वा व्रतस्य प्राश्नती वीरझी भव मेखले ॥ ९०॥ –२॥ ( मेखले ) हे आर्य-जीवन की मर्यादा की चिह्न, मेखले ! ( आहुता ) तू घारण तथा ( अभिहुता ) पूजा की जाती ( असि ) है। ( ऋषीणाम् ) ऋषियों का तू ( आयुधम् ) हथियार ( असि ) है। ( व्रतस्य ) संकल्प किये हुए व्रत का तू ( पूर्वा ) प्रकृष्ट-रूप से ( प्राश्नती ) आस्वादन करती हुई ( वीरक्नी भव ) हमारे श्रुरवीर शतुओं को मारने वाली तू हो।

ऋषियों और मुनियों का तीव ग्रस्त उनका नियम-बद्ध जीवन है। जातियों की हड्डी पक्की करने वाला भी यही है। जिस देश के निवासियों में श्रपने संकल्पों को पूरा करने के लिए उत्साह बना रहता है, उन का कठिन जीवन ढाल की तरह उन्हें बचाता और तेज तलवार की तरह शत्रु-सेनाओं को काटता है।

श्रव्हे २ संकल्प मनुष्य करते बहुत हैं। पर, उन्हें सिरे तक पहुंचाना किसी २ का ही काम होता है। यही मनुष्यों में छुटाई बड़ाई का तारतम्य पैदा करने वाली बात है। इसी के प्रताप से मनुष्य ऋषि श्रौर देवता बन जाता है। वेद वत को पूरा करने का उपदेश करता है। थोड़ा नियम धारण करो। छोटी बात से श्रारम्भ करो। जब उसको श्रपने जीवन का श्रंग बना लो, तो दूसरा बड़ा पग धरो। विचार का श्राचार में परिवर्तन कर सकने से शिक्त दुगनी हो जाती है, श्रन्यथा दुवेलता बढ़ जाती है।

वेद धार्मिक युद्ध से घृणा पैदा नहीं करता। वेद हिंसा श्रौर श्राहिंसा के मृल में समाज-उन्नति श्रौर धर्म-चृद्धि को रखता है।

यदि हिंसा से यह दोनों वातें सिद्ध होती हैं, तो उस समय उस हिंसा का पाप रूप डंक भड़ जाता है । जब स्वार्थ से **अन्ध होकर, अन्याय तथा अत्याचार किया जाता है,** तो श्राहिंसा भी हिंसा समभती चाहिए। भूठ, घोखा दंभ, पीठ पीछे हानि करना—यह सब हिंसा है। वेद वीरों के साथ युद्ध करना बतलाता है। गीदड़ों को मारने के लिये इतनी वड़ी मेखला के बांधने का उपदेश नहीं करता । सोये हुन्रों को, निर्वलों, कायरों को मार कर लिजित होना पड़ता है । वीर के सामने वीर खड़ा हो थ्रौर धर्म-युद्ध हो रहा हो, तो वस्तुतः यश श्रौर शोभा है। जब तक मनुष्य शरीर के साथ जुड़ा रहेगा, काम क्रोध आदि से सर्वथा इट नहीं सकता । कभी न कभी इन वृत्तियों का श्रनुचित प्रयोग भी करेगा ही। उसी समय श्रार्थ-शासन पद्धति के श्रनुसार वह दग्**डनीय ठहरता है । इस**ि जिप लड़ाई के नाम से न घवराया करो। उस के मूल को सोचा करो । देखो, श्रागे वीर योधा का चित्र खींचा है ।

(२८) मृत्योरहं ब्रह्मचारी यदस्मि निर्याचन् भृतात् पुरुषं यमाय । तमहं ब्रह्मणा तपसा श्रमेणानयैनं मेखलया सिनामि ॥ ९१ ॥ –३ ॥

योधा युद्ध में निकल पड़ा है । श्रधार्मिक, पापी, श्रत्या-चारी जनों को समाप्त करके ही श्रव उसे वापिस होना है । मानो, मृत्यु ने उसे शिष्य-भाव से स्वीकार कर लिया है और श्रपने कार्य की उसे शिज्ञा दे रहा है। शिज्ञा के लिये श्रव यह वाहिर निकला है, ताकि श्रपने गुरु को सन्तुष्ट कर सके । उस के यह भाव हैं:—

(मृत्योः) मृत्यु का (ग्रहम्) में ब्रह्मचारी (यत्-श्रास्म) जो बना हुं, तो (ग्रहम्) में (भ्रतात्) जीवित संसार में से (यमाय) श्रपने गुरु के लिए (पुरुषम्) पुरुष को (निर्याचन्) ग्रालग करके मांगता हुन्ना (तम्) उस चुने हुए व्यक्ति को (ब्रह्मणा) सहम झान (तपसा) तप (श्रमेण) परिश्रम-रूपी (ग्रनया) इस (मेखलया) मेखला से (सिनामि) बांधता हूं।

वैदिक योधा सारे संसार पर दृष्टि डाल कर केवल वहीं पग उठाता है, जहां अपने पापों के भार से कोई मनुष्य मय के समर्पित होचुका है। इंस के समान वह दूध और जल में विवेक कर ही लेता है, तब अन्तिम वार का निश्चय करता है। उस का यह निश्चय भ्रम-मृलक नहीं होता, क्योंकि वह सद्दम झान की सहायता से ही यह करता है। तप तथा पुरुषार्थ से युक्त होकर वह आगे बढ़ता है। मेखला-मयी मर्यादा के अन्दर रहने पर वह पन्न-पात आदि तुच्छ भावों से प्रेरित होकर किसी के वध की कामना नहीं करता। इस का फल यह होता है कि जब ऐसा संयमी किसी को मार मिटाने का संकल्प कर लेता है, तो अब उसे रोकने की किसी में शिक्त नहीं होती। इतना बल, वीर्य और तेज मर्यादा-मय जीवन का पालन करने से ही उपजता ह।

(२९) श्रद्धाया दुहिता तपसो, अधिजाता स्वसा

ऋषीयां भृतकृतां बभूव। सा नो मेखले मितमाधेहि मेधा-मथो नो धेहि तप इन्द्रियं च ।। ९२ ॥

हे मेखले, तू (श्रद्धायाः) श्रद्धा की (दुहिता) पुत्री है, (तपसः) तप से (श्रिध-जाता) प्रकट होती है, (भृतकृताम्) संसार को ढालने वाले (ऋषीणाम्) दीर्घ-दर्शी ऋषियों की (स्वसा) बहिन (बभृव) है, (सा) ऐसी तू (नः) हम में (मितम्) मनन-शिक्त (मेधाम्) धारण-शिक्त (श्रथो) श्रीर (तपः) तप (च) तथा (इन्द्रियम्) इन्द्रियादि शरीर के श्रंगों का बल (श्रा-धेहि) धारण कर।

प्यारो, इस मन्त्र के पाठ के साथ ही बालकों को तुम्हारे पूर्वज मेखला धारण कराया करते थे। ब्राहा ! क्या ब्रानन्द हो, यदि पुनः इन मन्त्रों की महिमा तथा इन रीतियों के गृढ़ ब्रार्थ को हम समस जावें! वेद की मेखला रस्सी तक ही समप्त नहीं होती। यह तो ब्रा-जीवन चलने वाली, ब्रह्मचर्य की मर्यादा का बाह्य चिन्ह है। देखों, यह जीवन-कला श्रद्धा की पुत्री है। विना श्रद्धा के इसे धारण करना कठिन है। कठिन जीवन में पग धरने के लिये प्रथम विश्वास ही एक सहारा होता है। जब तक वैद्य पर विश्वास न हो, रोगी के गले के नीचे ब्रोपिं जाती ही नहीं। चली भी जावे, तो लाभ बहुत नहीं करती। इस लिये ब्रनुभवी सज्जन वेद के विद्वान जो मार्ग बतावें, उस पर कुड़ देर चलने से ही लाभ, ब्रालाभ का निश्चय होसकता है, पहिले नहीं। यह करने की विद्या है। जब इन कठिन नियमों

का पालन करता हुआ मनुष्य, शीतोब्स तथा सुख, दुःख के सहन करने का अभ्यास करके तप को सिद्ध कर लेता है, तो उस की अन्दरूनी जीवन-मेखला का बाहिर भी प्रकाश होने लगता है।

बह नियमचर्या ऋषियों की भगिनी है। सदा उनका साथ देने वाली सहचरी है। इस से रिह्त होकर वह संसार के लिए कुछ भी न कर संकें। इसी के पालन से मनन-शिक्त बढ़ती है, क्योंकि प्राणायाम आदि साधनों द्वारा मन एका इहो जाता है। मन की चंचलता दूर हो जाने से सुने हुए, पढ़े हुए को धारण करने की शिक्त-मेधा भी प्राप्त हो जाती है। ज्ञान तथा तप का प्रकाश और सारी इन्द्रियों की शिक्तयां हमें प्राप्त हो जाती है। ग्रतः न केवल रोग से बचने के लिए, वरन वर्त-मान पूंजी को बढ़ाने के लिए भी ब्रह्मचर्य आदि मर्यादा-बद्ध गुणों का धारण करना आवश्यक है। इसलिए, प्रत्येक मनुष्य को प्रतिदिन यह धारणा स्थिर करते रहना चाहिए:—

(३०) यां त्वा पूर्वे भृतकृत ऋषयः परिवेधिरे । सा त्वं परिष्वजस्व मां दीर्घायुत्वाय मेखले ॥ ९३ ॥

हे मेखले (यां त्वा) जिस तुम को (पूर्व) उत्तम (भूतकृतः) संसार के आगे लेजाने वाले (ऋषयः) ऋषिजन (परि-बेधिरे) अन्दर और बाहिर से एक-रूप होकर अच्छी तरह बांधा करते हैं, (सा त्वम्) वह द (माम्) मेरे (दीर्घायुत्वाय) दीर्घ आयु के लिए (परि-ष्वजस्व) चारों ओर से लिपट जा। सचमुच यही ऋषियों की सिद्धि का रहस्य है। यही उन्हें मनुष्यों से ऊपर उठकर ऋषि बनाने का साधन मिला है। वेद सब को उत्साह देता है। जो चाहे, इस मार्ग पर चलकर लम्बी आयु का भोग करता हुआ, ऋषि बन सकता है। अद्धा पूर्वक वैदिक जीवन को धारण करो। सब रोग आदि शत्रु दूर ही रहेंगे। यही कारण है कि तुम्हारे पूर्वजों ने ब्रह्मचर्य आदि नियमों पर इतना बल क्यों लगाया है। बस आज का विषय यहीं समाप्त करता हूं। जाओ अपनी त्रुटियों को दूर करो और इन बातों पर विचार करते हुए नये जीवन को धारण करने का हद संकल्प करो।

बृह०-महाराज, में इतने दिन से आप के उपदेश को सुन रहा हूं। यद्यपि में चुपचाप रहता हूं, तो भी इस का यह अभिशाय नहीं है कि मैं ध्यान से सुनता नहीं रहता । वस्तुतः में कुएं का मैंडक बना हुआ था। मैंने खाना, पीना ही मुख्य धर्म समक्त रक्खा था। अब आप की द्या से विश्वास हो चला है कि संयम, जितेन्द्रियता, तप, त्याग, सादगी आदि भी कुछ अर्थ रखते हैं। यह ढकोसले और गपोड़े नहीं हैं। पर मुक्ते एक शंका है, उसकी भी निवृत्ति कर दें, तो वड़ी कुण हो।

महा०-हां बेटा, अवश्य कहो।

वृह०−नास्तिकता के पाप का प्रायश्चित्त क्या है श्रौर क्या उसे करके मैं भी कुछ बन सकता हुँ ?

महा०–वस, इतनी ही शंका है या कुछ झौर भी ? वृह०–वस, महाराज यही चाह़ता हूं कि मैं भी कुछ वनजाऊं। महा०-तुम श्रवश्य बन जाश्रोगे। तुम्हारे श्रन्दर श्रद्धा पैदा हो रही है। बिलकुल मत घबराश्रो। श्राज से ही यल श्रारम्भ कर दो। दृढ संकल्प करो श्रौर उसे पूरा करते चले जाश्रो। रसातल से भी उठा कर ऊपर ले श्राने की इस धर्म में शक्ति है। प्रायश्चित्त भी यही है श्रौर श्रागे के लिए साधन भी यही है।

महात्मा यह कहकर चुप हो गए। बृहस्पित का मुरक्ताया हुआ चेहरा खिल गया। उस ने और दूसरे सब ने महात्मा जी से प्रेम तथा नम्नता से 'नमस्ते' कही और अपने २ घरों को चले गए।

इति द्वितीये शरीर-सन्देशे द्वितीय उच्छ्वासः ॥

ब्रादितः पञ्चम उच्छ्वासः ।

## तृतीय उच्छ्वास ।

## प्रारब्ध अौर पुरुषार्थ।

सत्य०—महाराज, आपके कल वाले उपदेश पर आचरण करने से तो रोग आदि से छुट्टी ही हो जाएगी। आप ने बड़ा उपकार किया जो इस विषय में हमें प्रकाश दिया है। आज किस विषय को चलाएंगे?

महा०—नहीं, प्यारे, श्रभी नया प्रसंग नहीं चल सकता। ब्रह्मचर्य तथा दूसरे बाधक उपायों के द्वारा यह तो ठीक है, कि श्राये दिन के सहस्रों रोगों श्रौर व्याधियों से श्रधिक श्रंश में छुटकारा हो सकता है। पर शरीर-यन्त्र की बड़ी विचित्र रचना है। प्रत्येक व्यक्ति के लिए यह संभव नहीं कि इस के सब चकों की चाल के हिसाब को सदा देख सके। अनवधानता भी कभी न कभी हो ही जाती है। दूसरे, हमारा जीवन-इतिहास भी इस जन्म से श्रसंख्य वर्ष पूर्व से चला श्राता है। पुराना भोग भी भोगना होता है। कहीं न कहीं, दुष्ट रोग-राज्ञस को इस श्रयोध्यापुरी (शरीर) को तोड़कर प्रवेश करने के लिये छिद्र मिल ही जाता है। इस लिए श्रभी इस विषय को ही श्राज चलाएंगे।

मा०—तो, भगवन, उन बाधक (Preventive) उपायों का फिर लाभ ही क्या हुआ ?

महा०—धैर्य्य स्थिर रक्खो । विचार करने से इस प्रश्न का उत्तर फिर ध्राएगा । क्यों सत्यकाम ? सत्य - हां महाराज, श्राप यथार्थ कहते हैं। इन उपायों का सेवन करने वाला, कष्ट के समय विशेष सहन-शक्ति का परिचय देता है। वह साधारण लोगों के समान घबराता नहीं।

महा०—विलकुल ठीक। देखो, तुम्हारे सामने आज दो ब्रह्मचारियों के जीवन-दृश्य रखता हूं। कुरुवंश का पितामह, देवबत भीष्म तीरों की शय्या पर पड़ा र उत्तरायण सर्य्य की प्रतीत्ता कर रहा है। मानो, प्राणों को अपने अधिकार में किया हुआ है। मृत्यु की शक्ति नहीं है कि उसे उसकी इच्छा से पूर्व, शरीर से अलग कर सके। शरीर चोटों से निढाल हो चुका है। दाएं बाएं तीर चुभ रहे हैं। रुधिर-धारा बह रही है। पर वह वसे ही चमक रहा है। भीष्म का ऐसे समय पर ज्ञान-गंगा का बहाते रहना और धीर वृत्ति का धारण किये रहना, ब्रह्मचर्य की महिमा का चमकता हुआ दृष्टान्त है।

दूसरा वीर स्वामी दयानन्द है। इस महा-पुरुष की श्रोर पहिले भी मैंने संकेत किया था। किसी दुष्ट ने स्वामी जी को विष दे दिया है। उनका लोहे का शरीर वार २ विष के श्राघातों से, श्रव की बार इसको बाहिर फेंकने में श्रशक हो चुका है। रोम २ में क्से फूट २ कर फोड़े श्रौर फुन्सियों के रूप में बाहिर निकल रहा है। स्वामी जी को इः मास इस पीड़ा को सहते हो चुके हैं। पर क्या मजाल है कि कभी उफ़ तक भी की हो! डाक्टर श्रौर वैद्य भी उस सहन-शक्ति को देख २ कर दांतों से उंगलियों को चवाते हैं। प्रभु में पूर्ण विश्वास है। श्रपने संकल्प के श्रनुसार, समय श्राने पर

प्राण-त्याग करते हैं। अपने अन्तिम, अथाह सन्तोष तथा आनन्द के प्रभाव से नास्तिकों को भी आस्तिक बना जाते हैं।

इस लिए इन वाधक उपायों का तो सदा लाभ ही है। पर जब किसी न किसी प्रकार से रोग ही हो जावे, तब क्या करना चाहिए?

वस्तु०—महाराज, जब यह दुःख देखना शरीर का भोग है, तो बस, फिर होनी पर छोड़ दे। जो होना होगा, हो जावेगा और उसके पीछे शान्ति भी हो जावेगी। अपने २ समय पर सुख दुःख होते ही रहते हैं। इसमें विचार किस बात का करना है

महा०—भोले भाई, यह बात ठीक नहीं है। जैसे पूर्व जन्म के किये हुए कर्मों का फल भोगना एडता है, वैसे ही वर्तमान जन्म के नये प्रयत्न तथा कर्म का भी अवश्य फल होता है। पूर्व और वर्तमान फलों का योग रोगी के लिए अच्छा प्रभाव पैदा करता है। पुरुषार्थ का परित्याग करके केवल दैववादी बन जाने से जीवन भी दूभर हो जाता है। जब सब कुड़ अपने आप ही होना है, तो ब्रह्मचर्य आदि कठिन बतों का पालन किस लिए? एक बालक अनाथ हो जाता है। एक बन्धु रोगी हो जाता है। देश परतन्त्र हो जाता है। यह सब पूर्व कर्मों का फल है वर्तमान पुरुषार्थ का इनसे कोई संबंध नहीं, हम इनके निवारण के लिए, सहायता के लिए, क्यों कोई परिश्रम करें? ऐसा समक्षने से सारे व्यक्ति-गत और समाज-गत जीवन की कपाल-क्रिया हो जाती है। पुरुषार्थ-हीन होकर मनुष्य कायर और भीर वन

जाता है। जातीय दृष्टि से पेसे विचार भयंकर सांपों के सदश हैं। उनकी इस वेढंगी फुंकार से सारा जीवन फीका ब्रोर नीरस होकर सड़ने लगता है। सब ब्राशा दूर होकर, निराशा के ब्रांधेरे कुंप में मानों धका दे दिया जाता है।

सत्य०—महाराज, मैंने एक बार एक पिएडत जी का उपदेश सुना था। वह योगशास्त्र की कथा कर रहे थे। एक स्थल पर धाकर यह बतलाया कि जाति, ध्रायु और भोग पूर्व कर्म के फल होते हैं \*। इस लिये यह तो पूर्व से ही निश्चित समक्तने चाहिएं। ध्राप इस बात को तनिक खोल कर समकाइए।

महा०—कभी तुम पुस्तक को लेकर आश्रोगे, तो सारा पूर्व-पर प्रकरण लगाकर तुम्हें सारी बात बतलाऊँगा। संद्येप यह है। हमारे अन्दर कुछ त्रुटियां हैं। उनमें मुख्य अविद्या या अविदेश है, हम इनके प्रभाव से प्रभावित होकर अपने साद्यि-स्वरूप, उदासीन रूप को भूल कर, शरीर में संलग्न होकर, भांति २ के कर्म में प्रवृत्त होरहे हैं। ज्यों २ हम कर्म करते हैं, हमारी पूंजी जुड़ती चली जाती है। उस पूंजी के ही यह नाना प्रकार के भोग, विशेष जाति में जन्म तथा आयु फल होते हैं। जब तक अविवेक-रूपी मूल बना रहता है, कर्म-बन्धन भी सदा विद्यमान रहता है और यह फल भी होते रहते हैं। पर यह कर्म अवश्यमेव पूर्वजन्म के नहीं होते। वर्तमान जीवन में भी कुछ फल लाते हैं और कुछ पीछे फल लाते हैं। पर जब भी लाते हैं, यह तीनों ही फल के मुख्य भेद होते हैं। यह सारी

<sup>\*</sup> योगसूत्र, साधनपाद, सूत्र १३।

<sup>🕆</sup> साधनपाद, १२।

बात उसी प्रकरण में निश्चित की गई है, और इस बात को तुम अपने सामने देख रहे हो। आज किसान बीज बोता है, पर इः मास परिश्रम करता है, तब जाकर खेत पकता है। दूसरा आदमी आंखों पर पट्टी बांधकर चलता है, तुरन्त ठोकर खाकर गिर पड़ता है। क्या यह स्पष्ट इस बात की व्याख्या नहीं है कि कर्म दोनों प्रकार से फल पैदा करता है। तुरन्त भी ब्रौर पीछे भी। हमारा जीवन उस जल पात्र के समान है, जिस के ऊपर का ढकना खुला हो ख्रौर पानी नित्य पड़ रहा हो ख्रौर जिसके पुराने तथा नये पानी को बाहिर निकालने के लिए एक नलकी नीचे लगी हो। साधारणतया पहिले डाला हुआ पानी ही पहिले निकलेगा। पर, कई वार नया पानी भी श्रधिक द्वाव से डाला जाकर, पहिले जल को चीरता हुआ नीचे निकल जावेगा। इस लिए कौन कर्म कब तक फल पैदा करेगा या करता है, यह जानने की हम में शक्ति नहीं। हम श्रदृष्ट का दर्शन नहीं कर सकते। कर्म की गति गहन है। पर यह पूर्ण विश्वास से कह सकते हैं कि इस जन्म के कर्मों का भी वर्तमान जीवन पर प्रभाव पड़ता है। मुक्ते तो यह देखकर खेद भी होता है कि हम इस प्रश्न को क्यों इतना उलटा करके देखते हैं।

इंग्लेगड का या अन्य किसी पश्चिमी बढ़े हुए देश का चित्र अपने सामने रक्खो। उन लोगों ने अपनी श्रोसत आयु गत बीस वर्ष में बढ़ा ली है। इसका सीधा अर्थ यही है कि उनके अधिक लोग आगे से अधिक जीवित रहते हैं। अपनी मुर्खता के कारण हमारी आयु कम होती चली आयी है। सत्य०-महाराज, धर्म-शास्त्र तथा स्मृति में श्रनेक प्रमाण ऐसे सुने हैं कि ब्रायु घट बढ़ नहीं सकती । वेद तो प्रथम वार ब्राप से सुनने लगा हूं । क्या उसमें ऐसा प्रमाण नहीं है ?

महा०-ऋषियों ने वेद को ही परम प्रमाण माना है। स्मृतियां कुद्ध कहती रहें, यदि वह वेद के विरुद्ध कहती हैं, तो एक भी न मानो । रहा वेद का प्रश्न, तो आज मेरी इच्छा यही है कि इस विषय में आपको कुद्ध मन्त्र सुनाऊ, ताकि आप सब को वेद के निर्माय का ज्ञान होजावे। सुनो—

असाम । त्वां स्तोषाम त्वया सुवीरा द्राघीय आयुः प्रतरं द्रियानाः ॥ ९४ ॥ (ऋ०१। ४३। ११)

हे पेरवर्यप्रद प्रभो (ये) जो हम (उत-ऋचि) उत्तम वेद ज्ञान में (निपुण होते हुए) (ते)तेरे (सखायः)मित्र (देव-गोपाः) विद्वानों द्वारा रच्चण को प्राप्त तथा शिवतमाः) अत्यन्त आनन्द से युक्त (असाम) हों, पेसे हम (व्वया) तेरे द्वारा (सुवीराः) अति वीर होते हुए, (द्राघीयः) दीर्घतर (आयुः) आयु को (प्रतरम) खूब अच्छी तरह (द्यानाः) धारण करते हुए (त्वाम) तेरी (स्तोषाम) भक्ति करते रहें।

सच्चे ज्ञान के विना सुमार्ग नहीं मिल सकता, प्रत्युत मिला हुम्रा मार्ग भी दिखाई देना बन्द होजाता है। जब तक त्यागी विद्वान, सच्चे देवता हमारे मध्य में निवास करते हुए हमारी रक्ता

<sup>\*</sup> सब्य आंगिरस ऋषिः, इन्द्रो देवता, छन्दः सतः पंक्तिः।

न करें, हमें इस पवित्र ज्ञान की भी प्राप्ति नहीं हो सकती। यहीं तो कारण है कि जब से वेद विद्या के प्रचारकों, भू-देवों का ग्रभाव हुग्रा है, हमारी ग्रार्य-जाति का पांच कहीं टिका ही नहीं। सहस्रों वर्षों से हम धके खा रहे हैं ग्रौर क्या जाने ग्रभी ग्रौर ऐसे ही कब तल चलना होगा।

क हमारा पुरुषार्थ धौर परिश्रम अब इसी लच्च को सामने रखकर होना चाहिए कि हमारे पास इस प्रकार के अनुभवी, विद्वान फिर उपस्थित हों। इसका स्वाभाविक फल यह होगा कि हम प्रभु के मित्र बनने का यल करते हुए, आनन्द को लाभ कर सकेंगे। आर्य और अनार्य सभ्यताओं में यह मौलिक भेद है। आर्य सब सुख को तुच्छ समभते हैं, यदि उस में प्रभु भक्ति का अमृत न बहता हो। शेष सारे सुख थोड़े दिन रहने वाले परिवर्त्तन को प्राप्त होने वाले अस्थिर हैं। प्रभुभक्ति का आनन्द सदा रहने वाला, नित्य बढ़ने वाला, स्थिर होता है। दूसरे सुखों के आगे प्रीक्टे दुःख हो सकता है। इस आनन्द में शोक, दुःख तथा ग्लानि का नाम भी नहीं होता।

जिन्हों ने प्रभु के साथ मित्रता गांठी है, वह सदा वीरता से शोभित रहते हैं। सारा संसार उनके विरुद्ध हो जावे, उनका दिल नहीं दहलता। उनकी आयु न केवल लम्बी होती है, वरन सबें प्रकार के विस्तार को प्राप्त करती हुई व्यतीत होती है। उस लम्बी आयु का न होना ही अच्छा है, जिसमें मनुष्य स्वतन्त्रता से हीन होकर, खाट तोड़ने के आतिरिक्त और किसी काम का न रहे। वेद दीनता की जड़ पर सदा कुल्हाड़ा चलाता हुआ ही प्रसन्न रहता है। ब्रार्यों की नित्य प्रार्थना में इस ब्राशय से युक्त एक मन्त्र तुमने स्मरण किया ही होगा । क्यों मायाराम, वह कौन सा मन्त्र है?

मा०—महाराज उपस्थान मन्त्रों के अन्त में गायत्री से पूर्व यह भाव पाया जाता है।

महा०—में बहुत प्रसन्न हूं। तुम्हारा ज्ञान श्रोर जीवन उन्नत हो रहा है। बहुत श्रच्छा। तो ऐसे ही इस मन्त्र में दीर्घ श्रायु की श्रच्छी तरह भोगने का उपदेश है। सदा प्रभु की भक्ति करते रहने से श्रोर सत्संग से ज्ञान प्राप्त कर, उसपर श्राचरण करने से इस फल का लाभ होता है।

(२) \* भरामेध्मं कृणवामा हवींषि ते चितयन्तः पर्वणा पर्वणा वयम् । जीवातवे प्रतरं साधया धियोऽग्ने सख्ये मा रिषामा वयं तव ॥ ९५ ॥ (ऋ०१। ६४। ४)

(श्रक्ने) हे अग्ने, (वयं) हम (पर्वणा पर्वणा) प्रत्येक पर्व पर (चितयन्तः) अच्छी तरह जानते जनाते हुए, अथवा चैयन करते हुए (ते) तेरे लिए (इभं) इन्धन (भराम) लाते रहें, और (हवींषि) आहुतियों को (कृणवाम) करते रहें। (धियः) बुद्धियों को (प्रतरं) उत्तमता से (जीवातवे) जीवन के लिए (साधय) बढ़ा, (सख्ये) मित्रता में (तव) तेरी (मा रिषाम) हमें कोई कष्ट न होगा।

नित्य यहाँ को करते रहो। मास में दो पर्व होते हैं। पूर्ण-मासी श्रौर श्रमावस्या। इन्हें पर्व इसलिए कहते हैं कि इनके

<sup>\*</sup> कुरस ऋषिः, अग्निः देवता, निचृज्जगती छन्दः।

व्यतीत होते जाने से समय भी पूरा होता जाता है। अतः यह पर्व तुम्हारे अपने जीवन के भी जोड़ हैं। इस वातका ध्यानकरते हुए, ज्ञान-पूर्वक यज्ञ-अग्निको प्रकाशितकरो और आहुतियां डालो।

पर यहीं समाप्त न कर दो । प्रकाश से प्रकाश-स्वरूप
प्रभु का ध्यान करो और उस से बुद्धि की बुद्धि के लिए
प्रार्थना करो । भौतिक अग्नि उस का एक चिह्नमात्र है । इस
के प्रकाश से सदा युक्त रहो । जहां उस पिता का यह भौतिक
चिह्न भी साथ देता है, वहां रोग नहीं आता । प्रभु की
मित्रता और उसके भौतिक देवताओं का ठीक २ प्रयोग
आयु को बढ़ाने वाले और जीवन के देने वाले हैं। अगले मंत्र में
और भी स्पष्ट रीति से यह सब बातें समभायी गयी हैं:—

(३) \* स त्वमग्ने सौभगत्वस्य विद्वानस्माकमायुः प्र तिरेह देव । तत्रो मित्रो वरुणो मामहन्तामदितिः सिंधुः पृथिवी उत द्यौः ॥ ९६॥

(अग्ने) (स त्वम्) इस प्रकार का हमारा मित्र तृ ही (सौभगत्वस्य) पेश्वर्य के मार्ग का (विद्वान्) जानने वाला है। (देव) (अस्माकं) हमारी (आयुः) का (इह) यहां (प्रतिर) विस्तार कर। (नः) हमारी (तत्) इस कामना को (मित्रः) प्रातः का सूर्य (वरुणः) सायं का सूर्य (अदितिः) भौतिक पदार्थों में सदा बना रहने वाला अखगड नियम (सिन्धुः) समुद्र (पृथिवी) (उत) और (दौः) (मामहन्ताम्) पूर्ण करते रहें॥

<sup>🕯</sup> छन्दः त्रिष्टुप् , शेष पूर्ववत् ।

श्रायु बढ़ाने के लिये प्रभु की इन विभृतियों को समकता श्रीर अपने लाम के लिये उपयोग करना श्रावश्यक है। इन पदार्थों का हमारे शरीर के साथ क्या सम्बंध है, यह एक पृथक् श्रीर लंबा प्रकरण है। यहां तो यह बतलाना ही श्रामिप्रेत है कि वेद न केवल यही उपदेश करता है कि श्रायु बढ़ानी चाहिये, वरन मार्ग की श्रोर भी इशारा करता है। यह श्रागे ऋषियों श्रीर श्रानुभवियों का कार्य रह जाता है कि वह इन विद्याश्रों का जनता के कल्याण के लिये विस्तार करें। श्रोर प्यारो, श्रायुर्वेद-विद्या के धुरन्धर विद्वानों ने इन संकेतों को श्रव्जी तरह मांका है। पर्वतों के निर्जन, निर्मल वन श्रीर समुद्र-तट जानते हैं, किस तरह प्रतिवर्ष वह सहस्रों नर नारियों को मृत्यु के मुख से, मानो, हुड़ा लाते हैं।

(१४) \* तुचे तनाय तत्सु नो द्राघीय आयुर्जीवसे। आदित्यासः सुमहसः कृणोतन ॥९७॥ ऋ०५।१५।१५।

( ब्रादित्यासः ) हे ब्रादित्यो ( सु-महसः ) भारी तेज वालो, ( नः ) हमारे ( तुचे, तनाय ) पुत्रों ब्रौर पौत्रों के ( जीवसे ) ब्रच्छी तरह जीने के लिये ( ब्रायुः ) को ( तत् ) फिर ( सु ) खूब ( द्राघीयः ) लम्बा ( कृणोतन ) करो ॥

सूर्य की किरणों का शरीर पर विचित्र प्रभाव है। सोई हुई, मरी हुई शक्तियां जाग पड़ती हैं। प्यारो, सूर्य के प्रकाश की महिमा को तुम श्रनुभव नहीं करते हो, क्योंकि तुम्हारे यहां

इरिन्बिटिः काण्व ऋषिः, आदित्यो देवता, उष्णिक् छन्दः ।

यह सदा बना रहता है। उन देशों के रहने वाले इस के लिए तरसते हैं, जहां दोपहर को भी कुहार के समान आधी रात बनी रहती है। सूर्य भगवान की पिवत्र रिश्मयां सारे संसार को पिवत्र बनाती हुई, पशु, पत्ती, जल-चर, स्थल-चर वनस्पित, श्रोपिध, जड़ी बूटी सब जीव जन्तुओं को शुद्ध प्राणवायु प्रदान करती हुई, आयु और जीवन प्रदान करती हैं।

इस मर्म को समकाने वाले भी वस्तुतः आदित्य हैं। उनका भी विद्या-तेज बड़ा भारी है। जिस जाति में यह आदित्य कम हो जाते हैं, वहां लोगों का जीवन दूभर हो जाता है। इनके मस्तिष्क से ही ज्ञान की रिश्मियां निकल २ कर सब के मनों में प्रकाश करती हैं। जनता को स्वास्थ्य तथा सुखी जीवन लाभ करने के उपाय पतालगते हैं। सर्व प्रकार से प्रजा की उन्नति होती है।

श्राखगड वत-धारी, ४८ वर्ष के ब्रह्मचर्य के धनी भी श्रादित्य होते हैं \*। उनका होना जाति के जीवन भगडार का भरपूर होना है। उन की सब शक्तियों का विकास और सब बजों का विजास, उनकी श्रपनी तथा श्राने वाजी संतित की श्रायु को जम्बा करते हैं। यह केवज प्रार्थना नहीं, साधन भी साथ बत-जाये हैं। श्रौर यही वैदिक प्रार्थनाश्रों का गौरव है।

(५) † ये चिद्धि मृत्युवन्धव आदित्या मनवःस्मिति। प्रस् न आयुर्जीवसे तिरेतन ॥ ९८॥ न। १८। वि

 <sup>\*</sup> देखो, छान्दोग्य० उप० प्रपाठक ३, खण्ड १६, जिसमें पुरुष के
 ब्रह्मचर्य का पूर्णतया वर्णन है।

<sup>🕆</sup> ऋषि आदि पूर्ववत्।

(ब्रादित्याः) हे पूर्वोक्त ब्रादित्यो (हि) क्योंकि (ये चित्) जो सब हम (मनवः) साधारण मनुष्य (मृत्यु-बन्धवः) मृत्यु के पाश में बन्धे हुए (स्मसि) हैं, इस लिए (नः) हमारी (ब्रायुः) को (जीव-से) जीने के लिए (सु-प्र-तिरेतन) श्रच्छी तरह से बढ़ाश्रो।

वस्तुतः हमें मृत्यु ने बांध रक्खा है। श्रक्षान के कारण हम श्रमृत-स्रोत से विमुख ही रहते हैं, हम जो भी काम करते हैं, वह हमें दुर्वल ही बनाये जाता है। हमारे विवाहों की कुप्रधापं, बाल-विवाह श्रोर दूसरे बुरे रिवाज, खराब खाना पीना, बुरा रहना सहना, व्यायाम श्रादि न करना यह व्याधियां श्रादित्य-पुरुषों के ही पुरुषार्थ से जा सकती हैं।

(विहायाः) बलवान (सोमः) सोम (श्रस्मान) हमारे ऊपर (श्रा-श्ररुहत) पूर्ण प्रभाव पैदा करने लगा है, इस लिए (श्रिनिराः) स्थिर (श्रमीवाः) रोग (त्या) वह सारे (श्रप-श्रस्थुः) दूर भाग रहे हैं, (तिमधीचीः) श्रन्धेरी वासनाएं (निः-श्रत्रसन्) कांपती हैं, (श्रमेषुः) भय-भीत हो गयी हैं, वस्तुतः श्रव हम वहां (श्रगन्म) पहुँच गये हैं, (यत्र) जहां पर जाकर मनुष्य (श्रायुः) (प्रतिरन्ते) बढ़ा लेते हैं।

तुम चाहोगे कि मैं सोम के विषय में कुछ बतलाऊँ। मेरी

प्रगाथः काण्व ऋषिः, सोमो देवता, त्रिष्टुप् छन्दः ॥

त्रीवा लजा से मुकी जाती है। हमारे पूर्वज एक सर्वश्रेष्ठ श्रोषधि को जानते तथा प्रयोग किया करते थे। उस का श्राज कल ज्ञान सर्वथा ल्रुप्त हो गया है। हाय, हमारा स्वार्थ हमारा पीठा क्यों नहीं छोड़ता क्यों नहीं हमारे हरीतकी बहेड़ा श्रोर श्रामला कूटने वाले वैद्य हिमालय के एक २ एते को टटोल डालते ? श्रोर क्या हमारे डाक्टर महाशय करोड़ों रुपये प्रतिवर्ष कुनीन श्रोर क्रोरोफार्म के बदले में ही बाहिर भेज २ कर देश को कंगाल करते रहेंगे ? उन का भला हो, उन्हों ने तो इस सोम के वर्णन को गपौड़ा ही समक लिया है। कोई २ सुरा श्रोर मंग ही सोम बना बैठे हैं। यह बड़े दुःख की बात है कि कोई श्रजु-भवी, साधन-सम्पन्न, विज्ञान शास्त्री श्रपना समय इस परोपकार के कार्य में लगाना पसंद नहीं करता।

वेद उपदेश करता है कि सोम के सेवन से चिरस्थायी (Chronic) बीमारियां अपने स्थान से हिल जाती हैं और दुम दुबाकर भागती हैं। रोग की दशा में मन की दशा भी अन्धेरी रात की तरह हो जाती है। रोग के दूर होते ही स्वास्थ्य के चन्द्र का प्रकाश होजाता है। सब अन्धेरा दूर हो जाता है। इस प्रकार से शरीर की शक्तियों को जीग करने वाले शत्रु—दल के दूर चले जाने से, मृत्यु को भी स्वागत करने वाला कोई पापी परमाग्रु हम में नहीं रहता।

इस भौतिक सोम में भी इस शक्ति को पैदा करने वाला सब का प्रेरक, प्रमु, सञ्चा सोम हमारे हृद्य का ईश हमारे पास है । उसका सेवन सब मलिन वासनाओं और चिरकाल से जड़ पकड़े हुए पाप-रोगों को जड़ से उखाड़ फैंकता है। वह अमृत-रस है, जिसे पी लेने से मृत्यु दूर भाग जाती है। भक्ति तथा पुराय जीवन से आयु को बढ़ाते हुए आनन्द से संसार में धार्मिक काम करते रहो।

(७) \* मा नो हेतिर्वित्रस्तत आदित्याः कृत्रिमा शरुः । पुरा नु जरसो वधीत् ॥१००॥ ऋ०८। ई७। २०॥

(आदित्याः) हे आदित्य विद्वानो ! ऐसा यह करके हमारे मध्य में ज्ञान का विस्तार करो कि जिसे पाकर हम दीर्घ आयु को धारण करते हुए, अपने लच्च को प्राप्तकर सकें।(विवस्वतः) सूर्य की (कृत्रिमा) बनावटी (शरुः) हिंसा करने वाली (हैतिः) हनन साधन तलवार (नः) हमें (नु) निश्चय करके (जरसः पुरा) बुढ़ापे से पूर्व (मा वधीत) मत बध करे।

सुर्य दिन रात्रि का चक्र चलाकर सारे पदार्थों की आयु को एक प्रकार से त्तीण कर रहा है। पर, इस त्त्रय के भी कई प्रकार हैं, और उन में बड़ा भेद है। ऋतु के अनुसार, सुर्य की किरणों से पक कर फल भूमि पर गिर कर समाप्त होजाता है। उसके दिन पूरे होगए। दूसरा फल तोते की चोंच की चोट से डाली से अलग होकर अपने दिन समाप्त कर देता है। दिन दोनों के समाप्त होते हैं, पर इन समाप्तियों में भेद है। एक ठीक समय पर होने वाली, स्वाभाविक है। दूसरी अचानक होने वाली, दुःख देने वाली, हिंसा से युक्त, बनावटी है।

<sup>\*</sup> मत्स्यः सामद ऋषिः, आदिस्यो देवता, गायत्री छन्दः ।

वेद का यह उपदेश है कि विद्वानों के परिश्रम से समाज में श्रकाल मृत्यु का दुःख न रहे। माता पिता के देखते २ उनके योग्य कमाऊ पुत्र न चल वसें। कोई युवती जीवन में प्रवेश करते ही सुहाग से हीन न हो जावे। बच्चे बढ़े होकर पकने के लिए पैदा हों। यौवन यहमा (तपदिक) का मोजन न बने। श्रप-मृत्यु के भयानक परिशामों को हम न देखें। क्या स्पष्ट सन्देश है!

(८) \* मृत्योः पदं योपयन्तो यदैत द्राघीय आयुः प्रतरं द्धानाः । आप्यायमानाः प्रजया धनेन शुद्धाः पूता भवत यज्ञियासः ॥ १०१॥ ऋग्० १०१६ ।।

हे (यिश्वयासः) यश्च में श्रद्धा-पूर्वक लगने वालो (यत) जो तुम श्रपने पुरुषार्थ से (मृत्योः पदम्) मृत्यु के मार्ग को (योपयन्तः) वन्द करते हुए (द्रावीयः श्रायुः) दीर्घतर लम्बी श्रायु को (प्रतरं दथानाः) श्रच्छी तरह धारण करते हुए (पेत) प्राप्त होते हो, वह तुम सब (प्रजया धनेन श्राप्यायमानाः) प्रजा तथा धन के द्वारा फूलते फलते हुए (शुद्धाः) शुद्ध श्रौर (प्रताः) पवित्र (भवत) हो जाश्रो।

(९) † इमे जीवा वि मृतैराववृत्रत्रभृद्धद्रा देवहूतिर्नो अद्य । प्राश्चो अगाम नृतये हसाय द्राघीय आयुः प्रतरं दथानाः ॥ १०२ ॥ ऋ०१० । १० ॥ ॥

(ब्रद्य) ब्राज (नः) हमारी (देवहृतिः) प्रभु की विभृतियों,

संकुसुको यामायन ऋषिः, मृत्युः देवता, त्रिप्टुप् छन्दः ।

<sup>†</sup> ऋषि आदि पूर्ववत्।

श्रिप्ति, श्रादि का ठीक २ प्रयोग श्रोर विद्वानों की इन पदार्थों के सम्बन्ध में क्षान प्राप्त करने के लिए पूजा का करना (भद्रा) सफल, कल्याण से युक्त हो गया है, क्योंकि हमारे मध्य में (इमे जीवाः) यह जीते जागते पुत्र पौत्र श्रादि (मृतैः वि-श्राववृत्रन) मृत्यु को प्राप्त पदार्थों से पृथक हो चुके हैं। श्रव श्रकाल मृत्यु इन पर भपटा नहीं मार सकता। इसीलिए हम प्रसन्न होकर लम्बी श्रायु को धारण करते हुए, (मृतये हसाय) श्रानन्द से नाचने श्रोर हसने के लिए (प्राञ्चः श्रगाम) उन्नति करते हुए श्रागे र बढ़ते हैं।

इन मन्त्रों में आर्य जीवन के आशा-पूर्ण चित्र को कितने बल के साथ वेद ने प्रकट किया है। क्या इसमें दिन काटने की बीमारी का कोई गंध भी प्रतीत होता है। तुम संसार में रोने के लिए नहीं आए। तुम्हारा जन्म, रोगों से पीड़ित, निर्धन, कंगले, कायर और रूपण रहने के लिए नहीं हुआ। तुम्हारा जीवन आनन्द से इतना भरपूर रहे कि तुम इसके द्वारा कृद २ कर और उद्धल २ कर चलो। बल और उत्साह तुम्हारे चित्त में उमड़ २ कर ठाठें मारता हो। आर्य कहां और भीरु होना कहां? तुम्हारे पूर्वजों ने वस्तुतः मृत्यु को जीतने वाले बीर पदा किये थे, जो शर-शब्या पर पड़े प्राणों को द्वः मास पर्यन्त निकलने नहीं देते थे।

पर, स्मरण रक्को यह बल यूंही नहीं थ्रा जाता। इसके लिये वेद, थ्रन्तः करण की प्रसन्नता श्रौर चित्त की शुद्धि पर बड़ा बल दे रहा है। त्रण २ श्रपनी चाल का ध्यान करो। श्रागे ही श्रागे पग धरते चलो । ध्रपने निशाने की ग्रोर ही ग्रांख जमाये रक्लो। न बादं देखो, न दादं देखो ग्रौर न गला मोड़ कर पीछे देखो। ग्रसावधानों का यह पूरा नहीं होता। उन की "देव-हृति" सफल नहीं होती। उन का जीवन सुख तथा पेश्वयं से ग्रन्य हो जाता है। वह ग्रपने ग्राप को भले बुद्धिमान समभते हों, पर वास्तव में वह जिस शाखा पर बैठे हैं, उसी को काट रहे हैं। धरती उनके पांव के तले से निकली जा रही है। देखना, प्यारो, तुम ऐसे न बनना। ग्रपने वैदिक पूर्वजों के साथ ग्रपना इतिहास जोड़ दो। बीच वाले ग्रन्थकार को भुला दो। ग्रौर सुनोः—

(१०) \* यथाहान्यनुपूर्व भवन्ति यथ ऋतव ऋतु-भिर्यन्ति साधु।यथा न पूर्वमपरो जहात्येवा धातरायूंपि कल्पयेषाम् ॥ १०३॥ ऋ०१०। १८। ४

(धातः) हे सकल संसार के धारण करने वाले प्रभो, (यथा) जैसे (ग्रहानि) दिन (ग्रनु-पूर्वम) क्रम से एक दूसरे के पीछे (भवन्ति) होते हैं, (यथा) जैसे (ऋतवः) ऋतुएं (ऋतुभिः) ऋतुओं से जुड़ी हुईं (साधु यन्ति) नियम-पूर्वक व्यतीत होती हैं, (तथा) ऐसे ही (एषाम्) इन मनुष्यों की (ग्रायुः) को (कल्पय) बनाओ, (यथा) जिस से कि (पूर्वम) पहिले उत्पन्न हुए २ बृढ़े को (ग्रापरः) पीछे ग्राने वाला श्रकाल ऋतु के कारण (न) (जहाति) छोड़ कर चल बसे।

सारा संसार अपनी मर्यादा का पालन करता है। सोम

ऋषि पूर्ववत्, धाता देवता, निचृत् त्रिप्टुप् छन्दः।

के पीछे मंगल और शिन के पीछे रिव का दिन ही आता है। वसन्त के पीछे गर्मी और शरद् ऋतु के पीछे शीत ही होता है। तो फिर क्या कारण है कि मनुष्य बुद्धि से युक्त होकर अपनी मूर्खता से सृष्टि नियमों को कुचलने का साहस करे? इस लिये सदा प्रभु से प्रार्थना किया करो कि बुद्धि सीधे मार्ग पर चलती रहे, ताकि मनुष्य अकाल-मृत्यु के चीते के मुख से बचा रहे, इसी में सब संसार का हित है।

(११) \* आरोहतायुर्जरसं वृणाना अनुपूर्व यतमाना यतिष्ठ । इह त्वष्टा सुजनिमा सजोषा दीर्घनायुः करति जीवसे वः ॥ १०४ ॥ अन्वर्णा १८ । ६ ।

(यति स्थ) तुम जितने भी हो, सब (अनुपूर्वम्) पिता पुत्र-क्रम से (यतमानाः) पुरुषार्थं करते हुए (जरसम्) वृद्ध दशा को (वृणानाः) स्वीकार करते हुए (आयुः) को (आरोहत) पूर्णतया धारण करो। (इह) यहां पर (सजोषाः) सदा साथ रहने वाला (त्वष्टा) सब को रचने वाला प्रभु (वः) तुम्हारी (आयुः) को (जीवसे) जीने के लिये (दीर्घम) लम्बा (करित) करता रहे।

जब तक पिता और पुत्र कम से यल-शील होकर मर्यादा का पालन करते रहते हैं, आलस्य तथा प्रमाद का परित्याग कर अच्छे र कार्यों में प्रवृत्ति स्थिर रखते हैं, तब तक कल्याण की वृष्टि होती रहती है। पेश्वर्य भी बढ़ता है। और उसे भोग करने का बल भी बढ़ता है। प्रभु के नियमों का पालन करना अत्यावश्यक है।

ऋषि पूर्ववत्, त्वष्टा देवता, त्रिष्टुप् छन्दः।

(१२) \* ऊर्जो नपात्सहसाविश्वति त्वोपस्तुतस्य वंदते वृषा वाक्। त्वां स्तोषाम त्वया सुवीरा द्राघीय आयुः प्रतरं द्रधानाः ॥ १०५॥ अर्थः १०११४॥ ॥

हे अम्ने (ऊर्जः नपात) बलकी रक्ता करने वाले (सहसावन) शक्ति से युक्त (इति ) इस प्रकार (उप-स्तुतस्य ) तेरी सेवा में पहुँचे हुए (उप-स्तुत) की (वृषा वाक्) कामनाओं को पूर्ण करने वाली वाणी (वन्दते) नमस्कार करती है। (त्वाम) तेरी (स्तोषाम) स्तुति करते हैं, (त्वया ) तेरे द्वारा (सुवीराः) अव्झी तरह वीर होकर (द्राघीयः) दीर्घतर (आयुः) आयु को (प्रतरं) अच्झी तरह (द्रधानाः) धारण करते हुए हम तेरी स्तुति करते रहें।

जैसा स्वरूप हमारे ध्यान में सदा रहता है, वैसे ही हमारा स्वभाव बनता है। इस लिए वेद का उपदेश है कि यदि आयु को वढ़ाना चाहते हो, तो परमात्मा को सदा इस भाव से समरण किया करो कि वह सब बलों का भण्डार है और सब शक्तियों का मूल आधार है। उस के ही ध्यान करने से चित्त का बल बढ़ेगा और सृष्टि-नियमों के अनुसार जीवन व्यतीत करने की ओर रुचि बढ़ेगी। सब भौतिक देवता तुम्हारे सहायक बन जावेंगे। उन के तेज से तुम तेजस्वी हो जाओंगे। सारे विश्व में तुम्हें आनन्द ही आनन्द का अनुभव होगा। दुःख और शोक तुम्हारे पास नहीं फटक सकेगा। तुम दीर्घजीवी

उपस्तुतो वार्ष्टिहच्य ऋषि, अग्निर्देवता, छन्दः पादनिचृत् त्रिप्टुप् ।

परोपकार से सब का कल्यांग करते हुए और प्रभु-प्रेम के पात्र बनते हुए उन्नत ही होते रहोगे।

(१३) \* दीर्घायुत्वाय बृहते रणायारिष्यन्तो दक्षमाणाः सदैव । मणि विष्कन्धद्षणं जङ्गिडं विभृमो वयम् ॥१०६॥ श्रथर्व० २ । ४ । १ ॥

(सदा-एव) सदा ही (दत्तमाणाः) उन्नति करते हुए (ग्रारिष्यन्तः) स्वस्थ रहते हुए (बृहते रणाय) बड़े श्रानन्द की प्राप्ति के लिये (दीर्घायुत्वाय) लम्बी श्रायु के लिये (विष्कंध-दूषण्म्) विष्कन्ध रोग को दूर करने वाली (जंगिडम्) जंगिड-नामक श्रोषधि की (मिण्म्) गट्टी (बना कर सूत्र में पिरो कर कलाई या शरीर के श्रन्य विशेष भाग के ऊपर) (वयम) हम (विभृमः) धारण करते हैं।

इस मंत्र में जगिड नाम की श्रोषधि के परिणामों का वर्णन किया है। इन में से एक श्रायु-चृद्धि भी है। यहां फिर मुक्ते श्रायुवेंद के नाम पर श्राजीविका पैदा करने वालों का चित्र मन में खींच कर दुःख होता है। भारतवासियों ने इन सहस्रों वर्षों में विद्या के तत्त्वों को भुलाने का ही काम किया है। श्रपने नये नाम रख कर, एक ही पदार्थ को मिन्न २ नाम देकर, गुप्त रीति से विद्या को छिपा २ कर, हमारे वैद्य जहां श्रायुवेंद की बृद्धती को रोकते हैं, वहां लोगों को लूट कर और श्रपना उल्लु सीधा करने में डाक्टरों के भी कान कतरते हैं।

अथवां ऋषि, जंगिडो देवता, छन्दः विराद्प्रस्तारपंकिः।

सत्य०-महाराज, कई वैद्य तो बड़े धर्मात्मा हैं।

महा०—बीज नाश थोड़ा हो गया है। कुछ डाक्टर भी इसी प्रकार बड़े साधु स्वभाव और परोपकारी हैं। मेरा उन की ओर संकेत न समभो। उन की संख्या बहुत थोड़ी है। जिन को मैं देखना नहीं चाहता, वह गली २ में बीस पड़े हैं। परमात्मा ही हमें इन के हाथों से बचावे। अस्तु, सुनो।

\* (१४) दिवि जातः समुद्रजः सिन्धुतस्पर्याभृतः। स नो हिरण्यजाः शङ्ख आयुष्प्रतरणो मणिः ॥१०७॥

अधर्व० ४। १०। ४॥

(दिवि-जातः) द्यु लोक में पैदा हुआ २ (समुद्र-जः) समुद्र में उत्पन्न हुआ २ (सिन्धुतः) सिन्धु से (परि-आभृतः) लाया हुआ (हिरग्यजाः) सुनहरी प्रकाश से पैदा हुआ २ (शंखः) शंख (सः) वह (नः) हमारे लिये (आयुः-प्रतरणः) आयु के वढाने वाला (मिगिः) है।

श्रभी जंगिड की गट्टी बना कर बांधने के लाभ तुम ने सुने। श्रव शंख की गट्टी के विषय में भी श्रायु के बढ़ाने का वर्णन किया है। यह शंख कैसा होना चाहिये। क्या यह सोने में मढ़ा हुश्रा हो, या इस की रंगत ही सुनहरी हो इत्यादि प्रश्नों का मेरे पास कोई उत्तर नहीं है। मैं श्रायुर्वेद बहुत कम जानता हूँ। श्रोर वैद्य जिस तरह इस प्राचीन ऋषियों की विद्या का उद्धार करने का यह कर रहे हैं, वह तुम से छिपा नहीं। इस शोचनीय दशा में इम इस उपदेश

<sup>\*</sup> अथर्वा ऋषिः, शंखमणिः देवता, अनुष्टुप् छन्दः।

से क्या ग्रहण कर सकते हैं, यह भी में ठीक २ नहीं कह सकता। पर हां, श्राज श्रापको वेद के मन्त्र, और भाव ही सुना रहा हूं। यद्यपि हमारी श्रवस्था इस समय ऐसी वैसी ही है, तो भी श्रपने पूर्वजों का ऊंचा श्रादर्श सामने ही रहना चाहिये। कौन कह सकता है कब किस के मन में सच्चा उत्साह पदा हो जाये श्रोर वह जातीय हित की कामना से प्रेरित होकर इन परम रहस्य की बातों के श्रन्वेषण में लग जावे और कुछ न कुछ हमारे लिए इस भएडार में से निकाल ही लावे।

(१५) \* अग्निः प्रातः सवने पात्वस्मान् वैश्वानरो विश्वकृद् विश्वशंभूः । स नः पावको द्रविणे द्धात्वा-युष्मन्तः सहभक्षाः स्थाम ॥१०८॥ श्रथर्व० ६ । ४७ । १॥

(सः) वंह सब लोगों में प्रसिद्ध (वैश्वानरः) सब लोगों का हितकारी (विश्वरुत) सब का रचने वाला (विश्व-रांभः) सबको शान्ति देने वाला (पावकः) पवित्र करने वाला (श्राग्नः) प्रकाश-स्वरूप श्राग्नि (नः) हमें (प्रातः सवने) जीवन यज्ञ के प्रथम भाग में (पातु) रज्ञा करे श्रर्थात श्रपने प्रकाश से हमें ब्रह्मचर्यादि उत्तम मार्गों पर चलावे, (द्रविणे) धन सम्पत्तिमें (दधातु) पुष्टकरे (श्रायु-ष्मन्तः) दीर्घ श्रायु वाले (सह-भन्नाः) मिल बैठ खाने वाले (स्थाम) हों।

परमात्मा की कृपा से ही यह मिल बैठने वाला प्रकाश मिल संकता है। क्रुआइत के भृत ने प्यारो, तुम सब लोगों को अति

<sup>\*</sup> अंगिरा ऋषिः, अग्निः देवता, त्रिष्टुप् छन्दः ।

संकुचित बना रक्खा है। भोजन मुख्य है, बनाने वाला मुख्य नहीं है। परस्पर प्रेम बढ़ाने के लिये एक दूसरे के प्रति समा-नता का व्यवहार ही श्रेष्ठ साधन है। जब एक आदमी किसी के हाथ का खाना पसन्द नहीं करता, तो उस का आभिमान बढ़ा हुआ समको। मर्यादा से पार गया हुआ गर्व गिरा देता है। चौका लगाते २ हमने सारे राज्य, पराक्रम, पेश्वर्य, सुख तथा बल पर चौका फेर दिया है। वेद कहता है कि प्रसन्नता-पूर्वक मिल कर खाना पीना भी आयु को बढ़ाने में सहायक होता है।

मा०—महाराज, क्या सभी भंगी, चमार के हाथ का खा लें? यह तो बड़ा अनर्थ है।

महा०—श्ररे भोले, क्या वह तुम्हारे भाई नहीं हैं। वह तुम्हारे लिए ही तो दिन रात काम करें, फिर उसी काम के कारण पतित क्यों बनें ? भला, तुम क्यों पतित न समके जाश्रो, जो यह काम कराते हो ?

मा०—महाराज, मैं कैसे कराता हूं ?

महा०—श्ररे, श्रपने मल मृत्र को श्रपने जैसे रूप रंग तथा श्राकार वाले मनुष्य के सिरपर लादने का तुम्हें क्या श्रिधकार है ? वह उठाने वाला चिरकाल से श्रविद्या में डूबा हुआ है । उसकी निर्धनता तथा मुर्खता उसे श्रपने कार्य में बुराई समझने नहीं देती। पर, क्या तुम्हारा कर्तव्य नहीं है कि एक प्राणी को, जो तुम्हारी तरह मनुष्य ही है, इस पशु पन के जीवन से ऊपर उठाश्रो ? तनिक इनमें विद्या-प्रचार करो तो सही ? कट इन्हें समझ श्राने लगेगी कि रोटी कमानेके सौ श्रीर सुथरे उपायभी हैं। ्रमा०—फिर तो यह इस काम को इरोड़ देंगे। श्रौर सब को कष्ट होगा ?

महा०—ठीक है। यह स्वार्थ ही है, जो घोर अत्याचार कराता है। क्यों न तुम लोग अपना मल मृत्र आप उठाकर फैंको ? क्यों न तुम लोग विद्यान में उन्नत होकर, अपनी शुद्धि के और अच्छे साधन सोचो ? यह कष्ट का विचार दूर होजावेगा, जब तुम इस प्रकार सोचना आरम्भ करोगे।

· मा०–महाराज,हमारे पूर्वज इनके हाथ का क्या खा लेते थे ?

महा०—वह इतने मर्ख न थे कि इस प्रकार के कार्यों के जिए मनुष्यों को पतित करें । वेद, उपनिषद, रामायण तथा महाभारत में आजकल के भंगी का नाम ही नहीं पाया जाता । पर, में जिस बात पर ज़ार देना चाहता हुं वह अवश्य हर एक के बने हुए खाने को खाने की नहीं है। मेरा अभिप्राय तो यह है कि व्यर्थ घृणा का भाव हर कर देना चाहिये । मिथ्या ऊंच और नीच के भेद को मिटा कर जब सब भाई २ बनकर रहने लग जावेंगे, तो शेष सब बात स्वास्थ्य, पवित्रता आदि के विचारों के अनुसार निश्चित होती चली जाती है। भूल को ही ठीक करने का यह करना चाहिए। अस्तु, दूसरे मन्त्रको सुनिये।

\* (१६) विश्वे देवा मरुत इन्द्रो अस्मानस्मिन् द्वितीये सवने न जह्युः । आयुष्मन्तः प्रियमेषां वदन्तो वयं देवानां सुमतौ स्याम ॥ १०९ ॥ ॥—२॥

अंगिरा ऋषि, विश्वेदेवा देवता, त्रिष्टुप् छन्दः ।

(विश्वे) सारे (देवाः) परमात्मा के प्रकाश से प्रकाशित विभृति वाले पदार्थ (मरुतः) सर्वत्र विचरने वाले वायु-रूप पदार्थ (इन्द्रः) विद्युत श्रादि ऐश्वर्यप्रद पदार्थ (द्वितीये सवने) जीवन यक्ष के दूसरे (श्रास्मिन) इस भाग में (श्रस्मान) हमें (न जह्युः) न क्रोड़ें। (श्रायुष्मन्तः) दीर्घ श्रायु वाले हम (एषां) इनके (प्रियम्) गुर्गों को (वदन्तः) गाते हुए (देवानाम्) देवताश्रों की (सुमतौ) सहायता को (स्थाम) प्राप्त कर सर्के।

जीवन का दूसरा भाग विस्तार का समय है । सूर्य चन्द्र, वायु तथा दूसरी तेज तथा शिक से युक्त सत्ताओं के सहारे से बल को पूर्णतया प्राप्त करते हुए दीर्घ आयु को लाभ करो । इन से लाभ उठाते हुए इनके गुण दूसरों को सुनाते रहा, ताकि वह भी वैसा ही करें और सुखी तथा चिरंजीवी होसकें।

\* (१७) उपप्रियं पनिमतं युवानमाहुतीवृधम् । अगन्म विभ्रतो नमो दीर्घमायुः कृणोतु मे ॥११०॥ श्रथर्व० ७।३२।१।

(प्रियम्) प्यारे (पनिप्रतम्) अत्यन्त स्तुति-योग्य रचनाओं के रचने हारे (युवानम्) अखगड (आहुति-चृधम्) अद्धा तथा दान को बढ़ाने वाले प्रमु की शरण में (नमः) नमस्कार (बिभ्रतः) करते हुए (उप-अगन्म) हम उपस्थित हुए हैं। (मे) हमारा (दीर्घम् आयुः) जम्बी आयु (कृणोति) करता रहे।

प्रभु का भक्त दीर्घ आयु को भोगता है। वह भगवान की विचित्र सृष्टि में अटल नियमों को काम करते हुए देखता है और अपने प्रियतम का प्यार उसे भी उनका पालन कराता

<sup>\*</sup> ब्रह्म ऋषिः, आयुष्यं देवता, अनुष्टुए छन्दः, ऋग्वेद में सोमो देवता।

है। वह वाधा-रूप होकर यहां नहीं रहता, वरन श्रक्षि, वायु श्रादि के समान संसार का उपकार करता हुआ उनका ही भाई बनकर प्रभु की विभृतियों का प्रकाशक हो जाता है। वह वस्तुतः कह सकता है।

\* (१८) सं मा सिश्चन्तु मरुतः सं पूषा सं बृहस्पितः। सं मायमित्रः सिश्चतु प्रजया च धनेन च दीर्घमायुः कृणोतु मे ॥ १११॥ अथर्व०७।३३।१॥

(मरुतः) मरुत-गए (मा) मुक्ते (सं-सिञ्चन्तु) सुख से युक्त करें, इस तरह (पूषा) सब को पृष्टि देने वाली प्रभु की विभृति, (बृहस्पितः) लोक लोकान्तरों का पालन करने की प्रभु-शिक्त और (ब्रयम्) यह (ब्रिप्तः) श्रिप्ति, इन शिक्तयों में से प्रत्येक (मा) मुक्ते प्रजा तथा धन से युक्त करे और दीर्घ श्रायु करे।

वह क्यों न करेंगे ? इस प्रकार का मनुष्य तो उनका भाई बन गया है। उनकी दिव्य सभा का सभासद् चुना जा चुका है। वह प्रभु की सब विभृतियों में और सब विभृतियों को अपने हृदय में प्रकाश करता हुआ पाता है। उस के शरीर का पतन शीघ नहीं होना चाहिए। यही तो कारण है कि वनों और अन्य खुले स्थानों में शुद्ध जल और वायु का सेवन करने वाले, सूर्य के प्रखर प्रकाश में स्नान करने वाले, चन्द्र की चान्दनी में प्रभु-भक्ति की चान्दनी से अपने चित्त चकोर को रिकाने वाले योगियों और महात्माओं की लम्बी आयु सुनने में आती है।

ब्रह्म ऋषि, विश्वेदेवा देवता, पथ्यापंक्तिः छन्दः ।

साधारण संसारी लोग इन सत्पुरुषों का वर्णन करते हुए आश्चर्य किया करते हैं। वाह २ करते हैं। पर यह कभी नहीं देखते कि उनकी दीर्घ थ्रायु की नींव में क्या रक्खा है। वह शायद यह विचार कर थ्रौर भी विस्मित होंगे कि हम सब उसी तरह से अपनी शक्तियोंको बढ़ाते हुए सैकड़ों वर्षों तक जीसकते हैं। प्यारो, यह विश्वास रक्खों कि सबसे बड़ी थ्रोषधि यह भक्ति ही है। इसके होने पर ही दिव्य थ्रौषध भी हमारी सहायता ठीक २ करती है। अच्छे २वैद्य, भक्तोंके भक्तिभाव से ही प्रेरित हो कर उनके दांप बांप फिरते हैं। इस विषय में वेद का उपदेश सुनिए।

\* (१९) अग्रुत्रभृयाद्धि यद् यमस्य बृहस्पते अभि-शस्तेरग्रुश्चः । प्रत्यौहतामश्चिना मृत्युमस्मद् देवानामग्ने भिषजा शचीभिः † ॥ ११२ ॥ यज्जवेंद० २७। ६॥

(श्रग्ने) हे प्रकाश-स्वरूप, (बृहस्पते) बड़े से बड़े लोकों के पालन करने वाले (यद्) जब (यमस्य) मृत्यु के (श्रमुत्र भ्रयात) दूसरे लोक में लेजाने के भाव से (श्रमिशस्तेः) मारणात्मक संकल्प से (श्रमुंचः) हमें छुड़ा देते हो, तो (देवानां भिषजा) दिव्य वैद्य (श्रश्चिना) सर्वत्र व्याप्त होने वाले (श्रचीभिः) श्रपनी

<sup>\*</sup> ब्रह्म ऋषिः, आयुष्य देवता, त्रिष्टुप् छन्दः।

<sup>ं</sup> दूसरे पाद में मुद्रित पाठ से पाठक यहां कुछ भेद देखेंगे । कुछ हस्त-लिखित पुस्तकों में यही पाठ है। और यही संगत भी है। किनने दुंख की बात है कि बेद अभी तक ठीक छप भी नहीं सका, प्रचार और अनुवाद तो दूर रहा।

[ घ्रा० २,

शक्तियों से मृत्युम्) मृत्यु को (श्रस्मत्) हम से (प्रति) दूर वाविस (थ्रौहताम्) फेंक देते हैं।

भक्तों का, भगवान स्वयं सहायक होता है । सच्चा वैद्य सिर-हाने खड़ा होकर रोगी के प्राण और अपान-रूप जीवन का किस तरह अपने आदर्श से शरीर में स्थापित कर देता है, यह श्रागे कहा है।

\* (२०) सं क्रामतं मा जहीतं शरीरं प्राणापानौ ते सयुजाविह स्ताम् । शतं जीव शरदो वर्धमानोग्निष्टे गोपा अधिपा वसिष्ठः ॥ ११३ ॥

वह वैद्य प्राण और श्रपान को क्या कहता है ? (संकामतम्) मिलकर चलते चलो। (शरीरं) शरीर को (मा) मत (जहीतम्) क्वोड़ो । तदनन्तर रोगी को कैसे उठाता है?(ते) तेरे(प्रार्णपानो) अन्दर आने तथा बाहिर जाने वाले वायु (इह) इस देश में (सयुजौ) मिले हुए (स्ताम्) रहें। (शतं शरदः) सौ वर्ष (जीव) जीता रहो, (वर्धमानः) सदा उन्नति करता रहो । (ते) तेरा (ब्राग्निः) (गोपाः) रक्तक (अधिपाः) स्वामी तथा (वसिष्ठः) ऐश्वर्य के देने वाला है।

ं (२१) आयुर्यत् ते अतिहितं पराचैरपानः प्राणः पुनरा ताविताम् । अग्निष्टदाहार्निर्ऋतेरुपस्थात् तदात्मानि पुनरावेशयामि ते ॥ ११४ ॥ 11--3 11

ऋषि आदि पूर्ववत् ।

<sup>†</sup> छन्दः भूरिक् त्रिष्टुप्, श्लेष पूर्ववत् ।

(यत) जो (ते) तेरी (ब्रायुः) ब्रायु (पराचैः) दूर (ब्रातिहितम्) जा चुकी है,(ब्रपानः प्राग्तः) ब्रायु-रूप प्राग् ब्रौर ब्रपान(पुनः) फिर (तौ) वह (ब्रा-इताम्) वापिस ब्राते हैं। (ब्राग्निः) ब्राग्नि-स्वरूप प्रभु (निर्ऋतेः) दुःखावस्था के (उपस्थात) चुंगल से (तत् थ्रा-ब्रहाः) उसे लाया है, (तत) उसे (ते) नेरे (ब्रात्मिन) शरीर में (पुनः) फिर में (ब्रावेशयामि) स्थापित करता हूं।

जो वैद्य परमात्मा का भक्त होता है, वह ऐसे ही कहेगा। "जो कुछ करता है, वह भगवान ही करता है। स्वास्थ्य, श्रायु त्रौर सुख उसी के हाथ में हैं। वह देता है, मैं उसकी सहायता . से उसी के दान को ब्रागे करने वाला हूं।"

\* (२२) मेमं प्राणो हासीन्मो अपानोवहाय परा गात्। सप्तर्षिभ्य एनं परिददामि त एनं खस्ति जरसे वहन्तु ॥११५॥

(इमं) इसे (प्रागः) प्राग (मा) मत (हासीत्) छोडे, (मा-उ) श्रौर न ही (श्रपानः) श्रपान (श्रव-हाय) छोड़ कर (परा-गात) दूर चला जावे।(सप्तऋषिभ्यः) † सात ऋषियों के (एनं) इसे (परि-ददामि) सपुर्द करता हूं। (ते) वह (पनं) इसे (स्वस्ति) सुख−पूर्वक (जरसे) बुढ़ापे तक (वहन्तु) धारण करें ≀

दीर्घ जीना, प्यारो, उसी ब्रवस्था में सुखदायी होसकता

उष्णिमार्भार्षी त्रिष्टुप्, शेष पूर्ववत् ।

<sup>ं</sup> सात ऋषि=दो आंखें, दो कान, दो नासिकाएं और एक मुख, अर्थात जीता जागता हुआ संसार के कार्यों के योग्य हो जावे।

है, जब मनुष्य पर-वश न हो जावे । उसकी सारी शक्तियां ठीक हों और उसके सारे ग्रंग काम करते हों। दीन होकर, चुड़ २ कर मरने से तो एकाएक जीवन-तन्तु का टूट जाना ही ग्रच्छा है।

\* (२३) प्र विश्वतं प्राणापानावनड्वाहाविव व्रजम् । अयं जरिम्णः शेवधिररिष्ट इह वर्धताम् ॥११६॥ ॥—४॥

हे प्राण ध्रोर ध्रपान वायुद्यो, (इव) जैसे (ध्रनड्वाहों) बैल (ब्रजम) वाड़े में प्रवेश करके सुरित्तत होजाते हैं, बैसे ही तुम भी इस के शरीर में (प्रविशतम) प्रवेश करो। इसकी दुर्वलता तथा रोग दूर हों। मरने के स्थान पर (ध्रयं) यह (जिरिम्णः) लम्बी ध्रायु का (शेविधः) भगडार (ध्रिरिष्टः) रोग-रहित होता हुआ (इह) इस संसार में (वर्धताम) बढ़ता रहे।

† (२४) आ ते प्राणं सुवामासे परा यक्ष्मं सुवामि ते । आयुर्नो विश्वतो द्वयस्यमग्निवरेण्यः ॥११७॥॥ — ६॥

(ते) तेरे (प्राग्नम्) प्राग्न-वल को (प्रास्चवामित) तुम्हारे ध्रन्दर प्रेरित करते हैं। (ते) तेरे (यद्मम्) राज-रोग को (परासु-वामि) दूर भगाता हूं। (ध्रयम्) यह (वरेग्यः) वरग्रीय पूजा-योग्य (ख्रियः) (नः) हमें (विश्वतः) सब ब्रोर से (ख्रायुः) (द्धत) धारण् करावे।

सज्जनो, वैद्य के लिए क्या उच्चभाव का प्रकाश है ! आज

<sup>\*</sup> अनुष्टुप् छन्दः, शेष पूर्ववत् ।

<sup>🕆</sup> ऋषि आदि पूर्ववत् ।

हमारे खोटे कर्म हमें ऐसे वैद्यों के दर्शन नहीं होने देते । क्या तुम में से कोई समाचार-पत्र भी पढता है ?

वस्तु०-हां, महाराज ! प्रति दिन पढ़ते हैं।

महा०-कभी उस में अपने यहां के स्वास्थ्य तथा जन्म मरण का ब्योरा भी देखा ?

वस्तु०-अवश्य पढ़ता हूं। प्रति दिन दो या तीन मनुष्य तप-दिक से मरते हैं। इसी तरह और रोगों से भी लोगों को कष्ट रहता है।

महा०-थ्रौर, यहां डाक्टर थ्रौर वैद्य, हकीम कितने रहते हैं ?' वस्तु०-महाराज, क्या ठिकाना है ? जिधर देखो पांच २ हाथ के लम्बे चौड़े फट्टे लग रहे हैं। पत्रों में विकापनों की भर-मार है। यदि श्रधिक नहीं तो ४०० से कम तो न होंगे।

महा०—हा प्रभो ! तृ ही इस अनाथ जाति का नाथ है। तृ ही इसे बचा। धर्मातमाओं की संख्या को बढ़ा। विद्वानों के हृदय में दया पैदा कर। कोई तो वेद के पवित्र सन्देश को सुनकर पिघल कर बहने लग जावे। प्रभो ! हमारे यहां वैद्य सहस्तदा कहने वाले हों।

\* (२५) उद् वयं तमसस्पिरि सोहन्तो नाकम्रत्तमम् । देवं देवत्रा सर्यमगन्म ज्योतिकत्तमम् ॥११८॥ ॥ —७॥

(वयम्) हम सारे (तमसः) दुःखरूपी अन्धकार से (परि) पार होकर (उत्तमं नाकं) उत्तम सुख के शिखर पर (उद्-रोहन्तः)

<sup>\*</sup> ऋषि आदि पूर्ववत् I

ऊँचे चढ़ते हुए (देवत्रा) सब दिव्य शक्तियों के मध्य में (देवम्) प्रकाश करने वाले उत्तम ज्योतिःस्वरूप सूर्य को (अगन्म) प्राप्त होवें। नित्य परमात्मभानु की भक्ति करते हुए, दीर्घ थ्रायु वाले होवें, ख्रौर सूर्य थ्रादि ज्योतियों से लाभ उठाते रहें।

\* (२६) उत् त्वा द्यौरुत् पृथिव्युत् प्रजापितरप्रभीत् । उत् त्वा मृत्योरोषधयः सोमराज्ञीरपीपरन् ॥ ११९॥ अथर्व ८ । १ । १७॥

वैद्य रोगी का उत्साह इस प्रकार बढ़ाता हुआ सत्य भावना तथा बलवान ओषियों की सहायता से उसे मृत्यु के मुख से कुड़ा लाता है। यह उपदेश इस मन्त्र से आरम्भ करके तुम्हें सुनाता हूं। अब अर्थ सुनोः—

- े हे रोग से पीड़ित मनुष्य, तू मत घवरा। यु-लोक पृथिवी और प्रजा के स्वामी जगदीश्वर ने (त्वा) तुभे (अप्रभीत) पकड़ा हुआ है। तू स्थिर हैं। इन आश्रयों से बढ़कर और आश्रय कौन सा होसकता है? उसी प्रभु की कृपा से (सोम-राज्ञीः) सोम राजा की प्रजा-युत (ओषधयः) ओषधियों ने (त्वा) तुभे चृत्यु से (अपीपरन) पार कर दिया है।
  - (२७) अयं देवा इहैवास्त्वयं माम्रुत्र गादितः । इमं सहस्रवीर्येण मृत्योरुत् पारयामासे ॥१२०॥ ॥ —१८॥

(देवाः) हे देवताओ ! (अयं) यह पुरुष (इह) यहां (एव) ही (अस्तु) रहे । (अयं) यह (अमुत्र) परलोक में (मा गात इतः) यहां

अब पांच मन्त्रों का ऋषि ब्रह्मा, आयुष्य देवता तथा अनुष्टुए छन्द है।

से मत जावे। (इमं) इसे (सहस्त्रवीर्येग) श्रनन्त शक्ति वाले सोमादि-श्रोषधि-रस से (मृत्योः) मृत्यु से (उत) निश्चय करके (पारयामिस) हम बचा लेते हैं। श्रव यह पुराने श्रानियमों वाले जीवन का त्याग करता हुआ, तुम्हारे साथ मिल कर सारी स्वास्थ्य-दायक मर्यादाओं का पालन करता हुआ रहेगा।

(२८) उत् त्वा मृत्योरपीपरं सं धमन्तु वयोधसः । मा त्वा व्यस्तकेत्रयो ३ मा त्वाधरुदो रुदन् ॥१२१॥ —१६॥

(उत्) और (त्वा) तुक्ते (मृत्योः) मृत्यु से (अपीपरम्) बचा लाया हूं। (वय:-धसः) बल देने वाले पदार्थ (संधमन्तु) तुम्हें शिक्त से भर दें। जैसे पम्प से वायु भरी जाती है, इसी तरह दुर्वल मनुष्य के शरीर में पौष्टिक पदार्थ बल को भर सकते हैं। (त्वा) तुक्ते (व्यस्तकेश्यः) बिखरे हुए बालों वाली नारियां और (अधस्दः) सिर पीट २ कर रोने वाले बन्धु-गण् (मा)मत (स्दन्) रोवें। जब तक प्रभु की दी हुई शिक्त हमारे पास है, हमारा यल यह होना चाहिए कि कोई अपमृत्यु से न मरे। समय पर जब मौत आती है, तो उक्त प्रकार का शोक अस्वाभाविक है।

(२९) आहार्षमिवदं त्वा पुनरागाः पुनर्णवः । सर्वांग सर्वं ते चक्षुः सर्वमायुश्च ते विदम् ॥ १२२ ॥ ॥ —२०॥

(त्वा) तुक्ते (आ-अहार्षम्) वापिस लाया हूं, (अविदम्) प्राप्त कर चुका हूं, (पुनः) (आ-अगाः) तू आया है, (पुनः-नवः) पुनः नवीन होकर (सर्व-अंग) हे सम्पूर्ण अंगों वाले (सर्व) सब (ते) तेरी (चज्जः) आदि इन्द्रियों (च) तथा (सर्वम-आयुः) पूर्ण आयु को (ब्राविदम्) लाभ कर लाया हूं। यह नहीं होसकता कि मेरे देखते २ तुम समय से पूर्व चल बसो। तुम्हारी शक्तियों को नये सिरे से स्थापित कर देता हूं।

(३०) व्यवात् ते ज्योतिरभृदप त्वत् तमो अक्रमीत् । अप त्वन्मृत्युं निर्क्रतिमप यक्ष्मं निदध्मासि ॥१२३॥ -२१॥

(वि-ग्रवात) श्वास चलने लग गया है। (ते) तेरी (ज्योतिः) चेतनता (श्रभूत) जाग पड़ी है। (त्वम्) तुम्म से (तमः) बेहोशी का श्रन्थेरा (श्रप-श्रक्रमीत) दूर चला गया है। (त्वत) तुम्मसे (मृत्युम्) मौत (निर्ऋतिम्) दुःख तथा (यदमम्) त्तय श्रादि रोग को (श्रप-नि-द्भासि) दूर रखते हैं।

\* (३१) आ रमस्वेमाममृतस्य इनुष्टिमच्छिद्यमाना जरदृष्टिरस्तु ते । असुं त आयुः पुनराभरामि रजस्तमो मोपगा मा प्रमेष्ठाः ॥१२४॥ अर्थवं ६।२।१

(इमाम) इस (अमृतस्य श्तुष्टिम) अमृत की लड़ी को (आ रभस्व) प्रहण कर, (अच्छिद्यमाना) लगातार (जरत-अष्टिः) बुढ़ापे में भी भोग (ते अस्तु) त भोगता रह । (असुम) प्राण तथा (आयुः) आयु को (ते) तेरे लिए (पुनः) फिर (आ-भरामि) लाता हूं। (तम:-रजः) अन्धेरे लोक को (मा-उप गाः) मत प्राप्त हो, अर्थात मा) मत (प्रमेष्टाः) मर। उस जीने का कोई लाभ नहीं, जो बुढ़ापे में या रोग में पीड़ित रहना हो। अन्धेरे और मौत के मार्ग को

<sup>\*</sup> छन्द भूरिक् त्रिष्टुप्, शेष पूर्ववत्।

छोड़ कर अमृत की कर्म-मयी माला को पकड़ो । सदा पुरुषार्थ का जीवन पसन्द करो ।

\* (३२) जीवतां ज्योतिरभ्येद्यवीङा त्वां हरामि शतशारदाय । अवग्रुश्चन् मृत्युपाशानशस्ति द्राघीय आयुः प्रतरं ते द्धामि ॥ १२५ ॥ ॥ —२॥

(जीवताम्) जीवितों की (ज्योतिः) को (ग्रामि-एहि) प्राप्त हो। (त्वाम्) तु के (शतशारदाय) सौ वर्ष के जीवन के लिए (ग्रा-हरामि) लाया हूं। (मृत्युपाशान) मृत्यु के जालों (ग्रशस्तिम्) तथा बुरे भाव को (ग्रव-मुंचन) परे हटाते हुए (ते) तेरे लिए (द्राघीयः) ग्रियिक लम्बी (ग्रायुः) को (प्रतरम्) ग्रच्की तरह (द्रधामि) धारण करता हूं।

सत्य०-क्या हम मृत्यु से इस प्रकार मुक्त हो सकते हैं?

महा०-नहीं, शरीर की अवस्था में सदा के लिये हम ऐसे ही नहीं रह सकते। इन मन्त्रों का सार यह है कि हमारे शरीर में जितनी उसकी बनावट के समय शक्ति है, उस को भी हम अपनी मुर्खता के कारण घटा लेते हैं। हमें यह चाहिए कि प्राणायाम आदि साधनों से दीई आयु करें या कम से कम पूर्ण आयु, जो सौ वर्ष है, उसका तो ठीक २ भोग करें। हम अपने परिपक अनुभव से अपने देश तथा मनुष्य-समाज के लिए उपकारी बन कर रहें। हमारे दुःख से कोई दुःखी न हो।

ऋषि आदि पूर्वषत् ।

- \* (२३) कृणोमि ते प्राणापानौ जरां मृत्युं दीर्घ-मायुः स्वस्ति । वैवस्वतेन प्रहितान् यमदृतांश्वरतोपसेधामि सर्वान् ॥ १२६॥ ॥ —११॥
- (ते) तेरे (प्राणापानों) प्राण और अपान को (जरां मृत्युस्) बुढ़ापे और मौत को (दीर्घम-श्रायुः) और लम्बी श्रायु को (स्वस्ति) कल्याण-युक्त (कृणोमि) बनाता हूं। (बैबस्वतेन) सूर्य के पुत्र≕काल के (प्रहितान) भेजे हुए (यम-दूतान) सब को वश में करने वाले, रोग श्रादि दूतों को, (चरतः) जो सब श्रोर विचरते हैं, (श्रप सेधामि) दूर करता हूं।

ं (३४) शतं तेऽयुतं हायनान् द्वे युगे त्रीणि चत्वारि कृण्मः । इन्द्राग्नी विश्वेदेवास्तेनु मन्यन्तामहणीयमानाः ॥ १२७ ॥ — २१॥

हम (वैद्य यह करते हुए) (ते) तेरी आयु को बढ़ाते हुए (शतं) सौ (अयुतं) तथा उसके भी ऊपर अपरिमित (हायनान) वर्षों तक करते हैं। इस आयु में तुम (द्वे युगे) दो जोड़े=पुरुष, स्त्री और उनके पुत्र, पुत्री (त्रीणि, चत्वारि) पोता पोती लगा कर तीन और उसके भी आगे पीढ़ी मिला कर चार जोड़े वाले होवो। इस प्रकार से सन्तान की वृद्धि तथा सुख का भोग करते हुए तुम जाओ। (इन्द्राझी) इन्द्र=विद्युत और अग्नि तथा (ते

विष्टारपंक्तिः छन्दः, शेष पूर्ववत् ।

<sup>े</sup> सतः पंक्तिः छन्दः, शेष पूर्ववृत् ।

विश्वे देवाः) दूसरे सारे प्रसिद्ध देवता जीने की ( श्रजु-मन्यन्ताम् ) श्राज्ञा दें, (श्र-हृणीयमानाः) तुम्हारे ऊपर क्रोध न करें।

जो मनुष्य सृष्टि-नियम के विरुद्ध श्राचरण करता है, श्राहार, विहार में संयम नहीं कर सकता, उसके ऊपर ही इन देवताश्रों का कोप हुआ करता है। जड़ श्राग्नि श्रादि के सामने माथा रखने से उन पर कोई प्रभाव नहीं पड़ेगा। उन को समक्ष कर, उन से लाभ उठाश्रो। यही उनकी कृपा समको।

\* (३५) शरदे त्वा हेमन्ताय वसन्ताय ग्रीष्माय परि दबसि । वर्षाणि तुभ्यं स्योनानि येषु वर्धन्त ओषधीः

॥ १२८ ॥

॥ —२२ ॥

हे मनुष्य, तुम्हारे लिए सारा वर्ष अच्छा, स्वास्थ्य-प्रद हुआ करे। (शरदे) शरद अनुके (हेमन्ताय) शीत कालके (प्रीष्माय) गर्मीके (त्वा) तुम्हें (परि-दब्रिस) सपुर्द करते हैं। उन में तुम्हें कोई रोग न हो। (वर्षाणि) वर्षा की अनुत (तुभ्यं) तुम्हारे लिए (स्योनानि) कल्याण करने वाली हो, (येषु) जब (थ्रोषधीः) सब श्रोषधियां (वर्धन्त) बढ़ती हैं। जिस अनुत में सारे जगत को जीवन-रस मिलता है, तृषार्त्त भूमि लम्बे २ घ्रस्ट भर कर जल अन्दर डालती है, पशु पत्ती निहाल हो जाते हैं, उस समय मनुष्य को भी चाहिए कि मौसमी ज्वर (malaria) की तस्यारी न करे, वरन स्वस्थ रहते हुए उन्नति करने का यन करे।

पुरस्ताद् बृहती छन्दः, शेष पूर्ववत्।

\* (३६) मृत्युरीशे द्विपदां मृत्युरीशे चतुष्पदाम् । तस्मान्तां मृत्योगीपतेरुद्धरामि स मा विभेः ॥ १२९ ॥ ॥ —२३॥

मृत्यु (द्विपदाम्) दो पांश्रों वाले तथा (चतुष्पदाम्) चार पांश्रों वाले, श्रर्थात सारे संसार पर (ईशे) शासन करता है। परन्तु गौश्रों धौर भेड़ों की तरह उसके दगड़ के भय से कांपते हुए क्यों मरो। (तस्मात) उस (मृत्योः) मृत्यु से, जो (गोपतेः) गवाले की तरह लाठी घुमा २ कर सब को घेरना चाहता है, (त्वाम्) तुमें (उद्धरामि) ऊपर उठा देता हूं। (सः) ऐसा तुम (मा) मत (विभेः) डर करो।

वैदिक घर का यह आदर्श होना चाहिए कि वहां मृत्यु का भय ही न हो । अपने समय पर जैसे अनाज पकता है और कट जाता है, पेसे ही प्राणी आते और जाते रहें । यह सम्पत्ति वेद के अनुसार खुली प्रकृति के अन्दर रमण करने तथा उसके स्वामी परमेश्वर का आश्रय लेने से प्राप्त होसकती है।

† (३७) सर्वो वै तत्र जीवति गौरश्वः पुरुषः पशुः । यत्रेदं ब्रह्म क्रियते परिधिजीवनाय कम् ॥ १३०॥

(यत्र) जहां जिस घर में (इदम्) यह (ब्रह्म) वेदानुसार ज्ञान, ध्यान तथा ब्राचरण (जीवनाय) दीर्घ तथा ब्रच्छा जीवन पैदा

<sup>\*</sup> अनुष्टुप् छन्दः, शेष पूर्ववत् ।

<sup>🕆</sup> ऋषि आदि पूर्ववत्।

करने के लिए (परिधिः) मर्यादा-रूप से (कियते) धारण किया जाता है, (वै) निश्चय जानो वहां केवल मनुष्य ही नहीं, वरन् (तत्र) वहां (सर्वः) सभी (गौः) (ग्रश्वः) घोड़ा (पुरुषः) ग्रौर (पशुः) दूसरा प्रत्येक पशु (जीवित) जीता रहता है। वैदिक-गृहस्थ सब को सुख तथा दीर्घ श्रायु के साधनों से युक्त करके श्रपने लिए हित-कारक परिस्थिति बना कर रहता है।

वह जिथर आंख उठा कर देखे, उसे सुख ही सुख दिखाई देता है। सारा संसार मित्रता से युक्त होकर उसकी सहायता करता है। प्यारो, इस दिव्य सम्पत्ति के लिए नित्य प्रार्थना करते रहो। इससे बढ़कर और दूसरा आनन्द और ऐश्वर्य नहीं है। पर, प्रार्थना तब तक स्वीकार न होगी, जब तक उक्त प्रकार से अपने जीवन को प्रभु की सृष्टि का एक स्वस्थ श्रंग नहीं बनाते। ऐसा करके श्रवश्य प्रभु से यह वर मांगो।

\* (३८) असपतं नो अधरादसपतं न उत्तरात् । इन्द्रा-सपतं नः पश्चाज्ज्योतिः शूर पुरस्कृधि ॥१३१॥

श्रथर्व ६। ४। १७॥

हे इन्द्र, पेश्वर्यप्रद प्रभो ! (ब्रधरात) नीचे की ध्रोर (नः) हमारे लिए (श्रसपत्नम्) रुकावट डालने वाला कोई न हो । इसी तरह ऊपर ध्रौर पीछे से हम निश्चिन्त रहें। हे ध्रूर, सब पराक्रमों के ईश्वर ! (नः) हमारे लिए (पुरः) सामने (ज्योतिः) प्रकाश (कृधि) करो ।

<sup>∗</sup>शुक्र ऋषि, इन्द्रो देवता, अनुष्टुप् छन्दः, I

इस लिए प्रभु की माया से डरो नहीं। वह तुम्हारी सहा-यता करने के लिए सदा उद्यत रहती है। निदयां और पहाड़, सूर्य चन्द्र, बादल और विजली सदा तुम्हारे संकेत की प्रतीज्ञा करते रहते हैं। तुम मुंह तो खोलो, वह तुम्हें सब कुळ देने को तथ्यार हैं। देखो, इस भाव को वेद किस तरह प्रकट करता है।

\* (३९) वर्म मे द्यावापृथिवी वर्माहर्वर्म सूर्यः । वर्म म इन्द्रश्राप्तिश्र वर्म धाता दधातु मे ॥ १३२ ॥

॥ ---१८॥

यु-लोक और पृथिवी (मे) मेरे लिये (वर्म) रज्ञा के साधन हैं, (ब्रहः) दिन रज्ञा का साधन है, (स्वर्यः) स्वर्य रज्ञा का साधन हैं, (इन्द्रः च-ब्रिझः च) विद्युत और ब्राग रज्ञा के साधन हैं, (धाता) सब का धारण करने वाला प्रभु इस (वर्म) ब्रनेक प्रकार के रज्ञा के साधन को (मे दधातु) मुक्त में धारण और पुष्ट करे।

सारी ही प्राकृतिक शक्तियां हमारे लिए हितकारी हैं।
परन्तु विद्युत थ्रौर थ्रिय तो समको, हमारा जीवन हैं। इन
के द्वारा जो हमारा हित होता है, वह बहुत श्रिधिक है। जिन
के पास इन बलों की पूंजी पूरी रहती है, उन की थ्रायु और
सम्पत्ति सदा बढ़ती रहती है। यह विचार श्रगले मन्त्र में वेद
माता दे रही है।

ं (४०) ऐन्द्राग्नं वर्म बहुलं यदुग्नं विश्वे देवा नाति

बहुदेवताको मन्त्रः, शेष पूर्ववत् ।

<sup>🕆</sup> जगतीगर्भा त्रिष्टुप् छन्दः, आयुष्यं देवता, ऋषि पूर्ववत् ।

विध्यन्ति सर्वे । तन्मे तन्वं त्रायतां सर्वतो बृहदायुष्माञ्जर-दष्टिर्यथासानि ॥ १३३ ॥ ॥ —१६॥

(यत्) जो (पेन्द्राग्नम्) इन्द्र तथा अग्नि द्वारा (वम्) रज्ञाकारी वल मिलता है, वह (बहुलम्) विस्तृत तथा (उग्रम्) वड़े तेज वाला होता है, उसे (सर्वे) सारे (विश्वेदेवाः) फैले हुए देवता (न) नहीं (अति-विध्यन्ति) चीर सकते, अतः प्रत्येक मनुष्य को उसी की इच्छा करनी चाहिए और सदा यह संकल्प करते रहना चाहिए कि (तत्) वह (बृहत्) बड़ा बल (मे) मेरे (तन्वम्) शरीर को (त्रायताम्) रोगों से बचावे, ताकि (आयुष्मान्) बड़ी आयु वाला होकर (जरत्-अष्टिः) बुढ़ापे में भी पाचन शक्ति तथा अन्य बलों के ठीक होने से सुख का भोग करने वाला (आसानि) हो सकूं।

सव नर नारी अपने २ जिए यह करते रहें । पर, सचा वैद्य सारे मनुष्य-मात्र के जिए सदा सुख संकल्प से युक्त रहे । जिस तरह ब्राह्मण-पुरोहित के यजमान होते हैं, वैसे ही ब्राह्मण-वैद्य के घर निश्चित हों । उसे पेट भरने के जिए अधिक चिन्ता न करनी पड़े । उसे तो आयुर्वेद के गृढ़ तत्त्वों के अनुसन्धान में ही जगे रहना चाहिए । उसकी योग्यता की परीक्ता इस बात से होनी चाहिए कि उसके बांधे हुए नियमों का पाजन करते हुए, उस के यजमान रोगी न हों और ज्यों ही कभी कोई जेट भी जाए तो वह भट उसके सिरहाने खड़ा होकर, अपनी शक्ति से उसे स्वस्थ करने का यह करे। उस के उस समय कैसे शुद्ध भाव हों, यह इस मन्त्र से सुनाता हूं:—

\* (४१) अस्मिनिन्द्रो निद्धातु नृम्णमिमं देवासो अभिसंविश्रध्वम् । दीर्घायुत्वाय शतशारदायायुष्मान् जरद-ष्टिर्यथासत् ॥ १३४ ॥ ॥ —२१ ॥

(श्रस्मिन) इस में (इन्द्रः) इन्द्र (नृम्णम्) बल को (निद्धातु) भर दे। (इमम्) इस में (देवासः) सारे देवताओं! (श्रभिसंविश-ध्वम्) तुम प्रतिष्ठित होश्रो। तुम्हारे प्रभाव से प्रभावित होकर, तुम्हारी शक्ति से शक्तिमान होकर (यथा) ताकि यह (शतशार-दाय) सौ वर्ष के (दीर्घायुत्वाय) लम्बी श्रायु वाले जीवन के लिए (श्रायुष्मान) श्रच्छी श्रायु से युक्त होकर (जरदृष्टिः) बुढ़ापे में भी भोग भोग सकें।

ं जीवानामायुः प्र तिर त्वमग्ने पितृणां लोकमिप गच्छन्तु ये मृताः । सुगाईपत्यो वितपन्नरातिसुपासुषां श्रेयसीं घेद्यस्मै ॥ १३५॥ अधर्व०१२।२। ४५॥

(असे)(जीवानाम्) जो जीवित हैं, उनकी (आयुः) को (प्रतिर) बढ़ाओ ।(ये मृताः) जो मर चुके हैं वह (पितृणां लोकम्) पितरों की गति को (अपि-गच्छन्तु) प्राप्त हों।(सु-गाईपत्यः) घर को अच्छी तरह पालना करने वाले के भाव से युक्त होकर (अरातिम्) कायर और कंज्स

पराविराट्त्रिप्टुप्छन्दः, शेष पूर्ववत् ।

<sup>ं</sup> भृगुः ऋषिः, अग्निः देवता, भूरिक् त्रिष्टुप् छन्दः । (अनुक्रमणी में ज़गती)

को (वि-तपन) अच्छी तरह तपाते हुए (अस्मै) इस धार्मिक पुरुष के लिए (उषामुषाम) प्रत्येक उषाकाल को (श्रेयसीम) कल्याण से युक्त करके (धेहि) धारण करो।

जो जीवित हैं, उनकी आयु बढ़े। वे धार्मिक तथा ईश्वर-भक्त हों। उनके लिए प्रत्येक दिन नया पेश्वर्य लेकर चढ़े। जो अपना समय पाकर इस शरीर को छोड़ें, वे भी अपने धर्म बल से श्रेष्ठ, विद्वान, धार्मिक लोगों को जो दशा प्राप्त होती है, उसे लाभ करें। पिता के पीछे पुत्र धर्म-चृद्धि करता हुआ चला चले। कोई पापी न हो, सभी धर्मात्मा हों। जब तक यह मर्यादा न चले, वेद का आशय कभी पूरा नहीं हो सकता। अतः प्यारो, इसी प्रकार अपने जीवनों को बनाने का नित्य यत्न करते रहो।

\* (४२) उत् तिष्ठ ब्रह्मणस्पते देवान् यज्ञेन बोधय । आयुः प्राणं प्रजां पश्चन् कीर्त्तं यजमानं च वधर्य ।।१२६॥ श्रथर्व० १६। ६३। १॥

(ब्रह्मणः-पते) हे वैदिक ज्ञान के स्वामिन, (उत-तिष्ठ) हमारी सहायता के लिए तैयार हो जाञ्रो। (यज्ञेन) यज्ञ-मय परोपकारी जीवन द्वारा (देवान) विद्वानों को (बोधय) जगाञ्रो। (श्रायुः) प्राण, प्रजा, प्रशु, कीर्त्ति श्रौर यज्ञ करने वाले लोंगों को (वधर्य) बढ़ाश्रो॥

प्यारो, वही परमात्मा जानते हैं कि हमें किस प्रकार का कार्य करने से सच्चा सुख प्राप्त हो सकता है। चिरकाल से वेद का स्वामी हमारे लिये सो गया है। हमें ठीक प्रकार से जीने

ब्रह्म ऋषिः, ब्रह्मणस्पतिः देवता, विराड् उपरिष्टाद्बृहती छन्दः ।

का मार्ग भूल गया है। हे प्रभो, अपने पुत्रों पर रूपा करो।
पुनः मार्ग दिखाओ। हमारी मुर्खता के कारण हमारी आयु
तथा प्राण-शक्ति ज्ञीण हो गयी है। जहां हमारे पूर्वज सेकड़ों
वर्ष तक जीवन का भोग करते थे, हम ऐसे मन्द भाग्य हैं कि
पद्मास और साठ से ऊपर चढ़ ही नहीं सकते। जहां दूसरे
लोगों ने अपनी आयु को बढ़ाने का यह्न किया है, हमने उलटे
घटाना ही अपना कर्तव्य समक्ता है।

भगवन्! हमारी संख्या प्रतिदिन थोड़ी हो रही है। हमारे में सर्व प्रकार के कुपथ्य के कारण प्रजनन-शक्ति का नाश हो रहा है। और जो प्रजा होती भी है, वह अधिक दुर्वल ही हो रही है। हमारे देश के पशुओं पर भी काले बादल छाए हुए हैं। हमारा यश कहां से पैदा हो? हम किस प्रकार अच्छे कर्म करें? प्रभो, हमारा जीवन कैसे यज्ञ का रूप बन जावे? यह आप ही भली भांति जानते हो आप ही रूपा करो और हमारे अन्दर सच्चे विद्वान पैदा हों, जो हमें सु-मार्ग पर चलाकर पाप, भय और अकाल मृत्यु से बचाने वाले हों।

सत्य०—महाराज, श्रव तो अली भांति समक्त में श्रा गया है कि रोग होने पर श्रालस्य नहीं करना चाहिए। कुछ उपाय करना ही ठीक है।

मा०—विल्कुल ठीक है। पर करें तो क्या करें ? जितने मुंह उतनी ही बातें सुनने में ब्राती हैं। हर एक ब्रापनी चिकित्सा को ही ब्राकाश तक उठाता है। शेष सब को कोसना ही उसको ठीक सुभता है। वस्तु०-जहां श्रद्धा हो, वहीं इलाज लाभदायक हो जाता है। सत्य०-यही श्रद्धा थोड़ी हो जाती है! कोई और कसौटी भी चाहिए। महाराज, ध्रव इस विषय में वेद का सन्देश सुनार्वे, तो बड़ा लाभ हो।

महा०—जो कुछ तुम अब तक सुन चुके हो, उस में साधारण रीति से इस विषय में भी संकेत होता ही रहा है। प्रत्येक प्राणी के लिए एक ही ढंग पर चिकित्सा लाभ नहीं कर सकती। अतः विद्वान लोगों ने अपने २ अनुभव के अनुसार भिन्न २ मार्ग निकाले हैं। यह मनुष्यों का अभिमान है, जो वह एक बात के लाभ बतलाने के लिए शेष सबकी निन्दा करते हैं। यह सभी प्रकार हमारे कल्याण के हेतु हैं, इसलिए किसी की भी निन्दा न करनी चाहिए। हां, रोगी का स्वभाव देखकर, उस के अनुकूल प्रकार से उसे स्वस्थ करने का यल करना ही हमारा मुख्य कार्य है।

मा०—महाराज, श्राजकल कई ढंग थोड़े दिनों से चले हैं। लोग कहते हैं, वह हमारे पूर्वर्जी को पता नहीं थे। श्रापका इस विषय में क्या विचार है?

महा०—सज्जनो, आज के लिए पर्याप्त हो चुका है। कल आपके सामने वेद-मन्त्रों के आधार पर चिकित्सा के भिन्न २ प्रकारों के सम्बन्ध में कुछ कहूंगा। उसके पश्चात आपको स्वयं विदित हो जावेगा कि कौनसी बात नई है और कौनसी पुरानी है। अब और आज कुछ नहीं कहुंगा।

दो मिनट के लिए सवने परस्पर नमस्ते २ कहा और अपने

मकानों को चले गए। रात्रि को अपने २ स्थान पर साये, किसी को भीष्म का, किसी को दयानन्द का, किसी को मृत्यु के भयानक दश्य का किसी को ओषधियों का, किसी को डाक्टरी चीर फाड़ का, किसी को जादूगर के करतवों का, किसी को रोगी के सिरहाने खड़े होकर किसी मन्त्र पढ़ने वाले का—अर्थात भिन्न २ प्रकार का स्वप्न दिखाई दिया। यह मन की मौज है, किसी को हंसा दे, किसी को रुला दे, किसी को डराकर भगा दे और किसी का कुछ और कर दे।

इति द्वितीये शरीरसन्देशे तृतीय उच्छ्वासः।



श्रादितः षष्ट उच्छ्वासः ।



## चतुर्थ उच्छ्वास ।

## . वैदिक चिकित्सा

( पूर्व खण्ड )

महा०—सत्यकाम यह महाशय कौन हैं ?

सत्य०—महाराज यह बड़े सज्जन पुरुष हैं और अमरकोट में वैद्यक करते हैं। मायाराम जी के सम्बन्धी हैं। और उनसे मिलने को यहां आये हुए हैं। रात्रि को आपके उपदेश के विषय में कुछ बात सुनकर, आपके आकर्षण से खिंचे हुए मेरे साथ आपकी सेवा में आये हैं।

महा०-बहुत अञ्जा किया। महाशय जी, आज का विषय आपके साथ घनिष्ठ सम्बन्ध रखता है। पर, मायाराम जी क्या,नहीं आयेंगे ?

सत्य०—महाराज वह कुठ श्रस्वस्थ से हैं।

महा०—वैद्य जी, वेद भगवान में वैद्यों का अनेक स्थानों पर ब्राह्मण तथा विप्र नाम से वर्णन किया गया है। विप्र परमातमा का भी नाम है, क्योंकि वह सर्वत्र चर, अचर में व्यापक होकर सब को जीवन देता है। सच्चे वैद्य का भी यह धर्म है, कि प्रभु की भक्ति से सदा प्रसन्न-चित्त होता हुआ, प्राणि-मात्र के लिए सहानुभृति से हृदय को विकसित कमल की नाई खिला हुआ बनाये रक्खे। जैसे दूसरे ब्राह्मण मस्तिष्क को उज्ज्वल तथा हृदय को ग्रुद्ध बनाकर, संसार को लोक तथा परलोक के कार्यों में निषुण बनाते हुए अपने धर्म का पालन करते हैं, वैसे ही

वैद्य भी सब धर्म, कर्म में मुख्य साधन, शरीर को रोग-रहित बनाकर बड़ा उपकार कर सकता है। इस पिवत्र सेवा से वह सब के माथे का भूषण बन सकता है। उसे वृथा कोड़ियों के भाव अपने आप को बेचने की क्या आवश्यकता है? यही भाव आज कल भी कहीं र किसी साधु महात्मा में पाया जाता है। जब किसी श्रद्धालु को कोई जड़ी बृटी बताते हैं, तो उसे मृख्य लेकर बेचने से हटा देते हैं। उनका विचार है कि इस तरह करने से आपिध की शक्ति ज्ञीण होजाती है।

वस्तु०—महाराज, आज तो इस प्रकार के वैद्य दिखाई नहीं देते ? यह क्या बात है, मुक्ते स्मरण है, एक वार एक पंडित जी महाराज सुना रहे थे कि वैद्य के अन्न को शास्त्र में अपवित्र गिना गया है। यह किस तरह से आप समकाते हैं ?

महा०—यह ठीक है, जिस ब्रादर्श को वेद बतलाता है, वह सहस्रों वर्षों से गुम हो चुका है। कुछ लोभी ब्रादमियों के हाथों में वैद्यक के चले जाने ब्रथवा मिथ्या सम्प्रदायों के उलटे विचारों के प्रचार से चिकित्सा-कार्य उच्च कोटि के ब्राह्मणों ने करना छोड़ दिया। इस में तनिक भी सन्देह नहीं कि उन्होंने इसे ब्रारम्भ किया। परन्तु समय के फेर से वह ब्रपने गौरव को स्थिर न रख सके। इस समय बिना फीस के काम करने वाले, दिन रात ब्रपने बान को उन्नत कर लोकोपकार में खपने वाले लोगों की इधर वैसी ही कमी है, जैसी कि ब्राह्मणों के दूसरे वेदोक्त कार्यों में दिखाई दे रही है। ब्राज वेद का दान करने वाले करने वाले कहां हैं? ब्राज ब्राक्शी वृक्ति को धारण करके प्रचार करने वाले कहां हैं?

सत्य०—महाराज, ब्रब कुछ व्यवस्था बदल चुकी है। ब्रागे सारे समाज की बनावट हीं ऐसी बन रही थी।

महा०—यह ठीक है पर, स्मरण रक्लो, भेद केवल मन की वृत्ति का है ब्राह्मण न श्रागे कभी भका मरा श्रोर न श्रव उसे डर होना चाहिये। सारी जीवन-मर्यादा को सीधा करने की श्रावश्यकता है। हमारे पूर्वजों ने इस श्रदर्श-जीवन को पूर्णत्या निवाहा था श्रोर इसी लिए सारा संसार उन के गुण श्रव तक गाता है। इस को छोड़ देना ही घोर श्रनथों का मृल बना हुश्रा है। श्राज वैद्य ही सच्चे ब्राह्मण बन जावें, श्राधी वर्ण-मर्यादा पुनर्जीवित हो जाती है। बुरे श्राचार, श्रंधेरे में होने वाले व्यभिचार श्राज रफूचकर हो जाते हैं। यह मत कहो, हम श्रव ऐसा नहीं कर सकते। यह कहो कि श्रव हम कष्ट के जीवन से बहुत घवराते हैं। हमारे दुर्वल नेत्र वेदभानु के तीले प्रकाश को श्रव सहारने में श्रसमर्थ हो रहे हैं। वेद-सन्देश गृंज २ कर रह जाता है। पर मुक्ते परा विश्वास है कि वह समय श्राने वाला है, जब हमारे चित्त वड़े ध्यान से इसे सुनेंगे श्रौर श्रपनाएंगे।

वैद्य - महाराज, चिकित्सा कौनसी ठीक है, देसी या अंग्रेज़ी ?

महा०—आपका प्रश्न सुनकर में वड़ा आश्चर्य करता हूं। यदि पैसे की भपट का प्रश्न बीच में से निकाल दिया जावे, तो आज सब चिकित्सा मिल कर एक पूर्ण आयुर्वेद बन सकता है। आप कल नहीं थे अतः मैं आपको अपना विचार सुनाता हूं।

भिन्न २ प्रकृति वाले रोगियों का एक ही उपाय द्वारा रोग

ट्र करना ग्रसम्भव है। किसी का मन दुर्बल है, किसी की प्राण शक्ति चीण होरही है किसी का रक्त प्रवाह रुक रहा है । किसी के तन्तु-जाल में श्रिधिक तनाव पैदा होकर रोग होरहा है। इस तरह थ्रौर थ्रनेक कार**ण भी होसकते हैं । इनके उपाय**ंभी भिन्न २ हैं, कोई मनोबल से, कोई तपोबल से, कोई भौतिक चिकित्सा से, कोई थ्रौषध-सेवन से, कोई शल्य-क्रिया (चीर-फाड़ ) से द्यौर कोई थोड़ी २ सब कियात्रों को मिलाकर ठीक हो सकता है बुद्धिमान वैद्य इन सब को समय २ पर प्रयोग करता हुआ, शुद्ध हृदय की भावना से रोगी को ठीक कर देता है, उसका कार्य मरे हुए रोगी की नाड़ी देख कर फीस बटोरना नहीं । वेद के उच्च श्रादर्श के श्रनुसार, उसका कर्त्तव्य उस समय भी भ्रपनी मानसिक ज्योति का प्रकाश करना है। वह सच्चे पुरो-हित की तरह यजमान की सुख कामना करता है, सहानुभृति वैद्य की वड़ी ब्रावश्यक सम्पत्ति है। इशारे से, वहाने से, जैसे भी हो रोगी के थ्रन्दर यह विश्वास पैदा करदो, कि तुम अच्छे हो रहे हो, उसका रोग हटना घ्रारम्भ हो जावेगा । चंगे भले थ्रादमी के थ्रन्दर भ्रम पैदा करदो, वह तुम्हारे देखते २ कहां का कहां जा पहुंचेगा ।

मनोबल दो प्रकार से काम करता है वैद्य का प्रभाव (Hypnotism) तथा रोगी की अपनी शक्ति का प्रभाव (Auito Suggestion)। प्रथम प्रभाव को ग्रहण करने के लिये रोगी का सरल तथा श्रद्धालु होना आवश्यक है। यदि वैद्य धार्मिक तथा धीर होगा, तो अवश्य ही अपनी शक्ति से

उसे शक्त बना सकता है, दूसरी अवस्था में रोगी के अपने स्थिर स्वभाव पर ही सब कुछ निर्भर है, अपने छोटे से शरीर के बाहिर चारों थ्रोर विस्तृत ब्रह्मागड पर दृष्टि डाल कर, वह नाना प्रकार के स्वास्थ्य-प्रद भावों का संग्रह कर सकता है। एक वेद-भक्त, द्यार्य के लिए ऐसा बनना उचित है। जीवन के भिन्नर कार्यों में प्रवृत्ति करते हुए भी, उसके सामने सदा धार्मिक होने का विचार होना चाहिये। रोग पाप है। पाप इसका मृल है श्रौर यह पाप का बीज है। सूर्य श्रौर चन्द्र, पृथिवी श्रौर श्राकाश, जल और वायु—सारे पदार्थ अपने २ नियम का पालन करते हुए संसार को अपनी सुन्दरता से एक रमगीक उद्यान बना रहे हैं, तो मनुष्य क्यों श्रभागा वनकर रहता है ? उसमें क्यों न पेसी शक्ति का विकास हो, जिससे वह देवता बन जावे ? इस वृत्ति को धारण करने से मनुष्य नीरोग होता चला जाता है । शारीरिक नियमों का ज्ञान लाभ करता हुआ, उनका अधिक पालन और रोगों का त्याग करता जाता है । उसकी मानसिक प्रेरणा श्रव केवल इच्छा के रूप में प्रकट नहीं होती, श्रव वह कार्य में प्रवृत्त कराने वाले वल में वदल जाती है । वैद्य जी, श्राप वैदिक सन्ध्या तो करते होंगे ?

वैद्य०—नहीं, महाराज, मैं तो वैद्यक सन्ध्या ही करता रहता हुं । गोलियां श्रौर चूर्ण बनाने में ही समय बीत जाता है ।

महा०—यह ठीक नहीं है। जब तक इस प्रकार से आप अपना मनोबल नहीं बढ़ाते, आप के अन्दर रोगियों को शीघ नीरोग करने की शक्ति नहीं हो सकती। इसी लिये मैंने यह प्रश्न श्राप से किया था। ऋषियों ने उस में पहले इन्द्रिय-स्पर्श तथा श्रंग-न्यास के मन्त्रों को रक्खा है। शरीर की अपनी शक्ति बड़ी अद्भुत है। यदि सब नर नारी इस इशारे का ठीक २ ज्ञान प्राप्त करके, इन मन्त्रों को मानसिक रीति से अपनी सोई हुई शिक्तयों को जगाने के लिये जपा करें, तो वह कुछ काल के पीछे आपको वृथा कष्ट देना, अपना धन नष्ट करना और तरह २ के रसायनों से पेट भरना छोड़ देंगे। उस समय ही वस्तुतः वह उस परम पिता का ठीक प्रकार से धन्यवाद करना सीखेंगे कि उसने हमको यह मानसिक शिक्त-गृह (Mental Power house) प्रदान करके हम पर कितना उपकार किया है।

श्रव यदि इस के साथ वाहिर की शिक्तयों के प्रभाव को भी श्रव्ही तरह ग्रहण करने का श्रभ्यास किया जावे, तो श्रित उत्तम परिणाम होगा। हमारे शरीर के साथ सूर्य्य, श्रिश, जल, वायु श्रादि भौतिक पदार्थों का बड़ा समीपवर्ती सम्बन्ध है। जिस शरीर में इन प्रभावों की उचित मात्रा पाई जाती है, वह स्वस्थ रहता है, जब कहीं कमी हो जाती है, तो रोग पैदा होने लगता है। यदि कहीं श्रित हो जाती है, तब भी कष्ट होता है। एक श्रादमी वस्त्रों के न होने से ठिठर जाता है। दूसरा श्रिधक वस्त्रों के नीचे दवा हुशा गर्मी से तड़पने लगता है।

श्राज नगरों में रहने वालों की श्रवस्था वड़ी शोचनीय है। लाखों प्रजा ऐसी गलियों में सड़ा करती हैं, जहां बारह महीने ही सूर्य भगवान के दर्शन नहीं होते। मुक्ते कभी २ ऐसे स्थानों पर सत्यनारायण की कथा होते देखकर उन लोगों की मुर्खता

पर हंसी आया करती है। उन्हें क्या पता कि वस्तुतः इस कथा का क्या तात्पर्य है। यह उन्हें तब ही ज्ञान होगा, जब वे शुद्ध, शीतल वायु के भोकों और सूर्य की सुनहरी किरणों का स्वाद चख लेंगे। उनसे अधिक क्या कहना और पूक्रना, उनकी पीली २ ढिलकती हुई खार्खें ही उनका जीवन-वृत्तान्त सुना रही हैं।

वस्तु०—महाराज, यही भौतिक चिकित्सा (Nature Cure) है ? लोग कहते हैं कि योख्प और श्रमेरिका में इस विद्या की बड़ी उन्नति हो रही है। क्या हमारे यहां भी इसका प्रयोग पाया जाता है ?

महा०—आज कल वैद्य इस का बहुत कम प्रयोग करते हैं। बहुत थोड़े हैं, जिन्हें इस आश्चर्य-रूप चिकित्सा का कुछ ज्ञान भी हो। इस में कोई सन्देह नहीं कि अब इस विषय में जो काम पश्चिम के लोग कर रहे हैं, वह प्रशंसनीय है। जैसे और सहस्रों विषयों में हमने किया है, बैसे ही इस में भी अपने पूर्वजों के परिश्रम से कमाए हुए कोष को संभाजने में असमर्थ सिद्ध हो रहे हैं।

में आज आपको वह मन्त्र सुनाना चाहता हूं जिन में वेद-माता ने इन सारी विद्याओं का बीज बोया हुआ है । यह बड़े शोक की बात है कि वेद की पकी हुई खेती पर ओले पड़ गये। वेद में वर्णन किया गया है कि सूर्य की किरणों में जीवन का प्रकाश है। निर्मल जल अमृत का स्वरूप है। शुद्ध वायु प्राण का संचार है। इन शक्तियों का संग्रह दीर्घायु करता है।

प्राचीन वैदिक जीवन में इनका कितना घनिष्ठ सम्बन्ध है,

यह तनिक विचारने से पता चल जावेगा। श्रार्यों का ब्रह्मचर्या-श्रम दूर, निर्जन स्थान में, शारीरिक तथा मानसिक पूंजी जोडने में बीतता था। गृहस्थ ब्राश्रम में भी नित्य वाहर जाकर, शुद्ध जल के किनारे पर ब्रासन लगाने तथा प्रभु भक्ति करने का रिवाज था । तीसरा थ्राश्रम तो नाम से ही वनी है और चौथा भी घूम २ कर थ्रपने विस्तृत ब्रजुभव द्वारा जनता के उपकार में ही समाप्त होता था । हमारी भांति चारपाई पर सड़ने, चौकी-दारी करने या बच्चे उठाने के लिए वह समय नहीं समका जाता था। ब्रार्य-जीवन में भौतिक विभृतियों का सम्पर्क एक ब्राव-**श्यक ग्रंग है । वैदिक उपासना खुले वायु-मग**डल तथा चमकते हुए भाव के प्रकाश में ही वह श्रनोखा प्रभाव पैदा करती है कि मनुष्य श्रपने श्राप को पृथिवी से उठता हुआ अनुभव करता है। यह सच मानो जिसने कभी उषा काल की सुन्दरता तथा उदय होते हुए सुर्य की महिमा के पवित्र दृश्य से अपने मन को शान्त न किया हो, उसके मन में वैदिक सन्ध्या तथा उपासना के मन्त्रों के गम्भीर भावों का प्रकाश नहीं हो सकता।यह भौतिकशक्तियां दिव्य गुर्णों से सम्पन्न देवता हैं। इनका संसर्ग निर्वलों को बल देता, सोये हुन्रों को जगाता तथा ग्रध-मरों को जीवन प्रदान करता है।

सत्य०-महाराज, अब मुभे ठीक २ पता चला है कि प्राणायाम के क्यों इतने गुण गाये जाते हैं।

महा०-यह साज्ञात वायु द्वारा आन्तरिक नाडियों का धोना है। पर, स्मरण रक्खो, गन्दी जगह करने से लाभ तो दूर रहा, हानिकारक हो जाता है। जब खुली हवा में इस का ग्रभ्यास किया जाता है तो प्राण-शिक बढ़ जाती है। यही योगियों की महिमा तथा ब्रह्मचारियों के बल का रहस्य है। जैसे वेद ने श्रादि खिष्ट में यह भाव लोगों को सिखाए, वैसे ग्रब फिर सिखाने की श्रावश्यकता है। श्रव बड़े र नगरों में जनता का जमघटा हो जाता है, कारखानों श्रौर मशीनों के द्वारा उपकार के साथ र हानियां भी बहुत हैं। पुरुषार्थ का जीवन श्रारण करो। वेद के श्रवुसार, साथ प्रातः प्रभु की महिमा के दर्शन करते हुए, खुले स्थान में वायु-स्नान, प्राणायाम तथा ध्यान करते रहो। ऐसा करने से रोग दूर रहता है। चिरकाल से श्रपना श्रिधकार जमा कर बैठा हुश्रा रोग भी शनैः र हटने लगता है।

वैद्य०—भगवन, मेरे लिये तो आज आपने उपयोगी विद्या का भगडार खोल दिया है। अब कुठ औषधियों के विषय में भी उपदेश करें। उन का सेवन कहां तक करना ठीक है?

महा०—इन बतलाये हुए उपायों का ठीक '२ प्रयोग करते हुए, आवश्यकता पड़ने पर उत्तम औषधियों का भी सेवन कर लेना चाहिये। भाई, प्रत्येक पत्ता फूल ओषधि है। जो अन्न तुम खाते हो, वह परम ओषधि है। आज कल की गड़बड़ का कारण तो वैद्यों और डाक्टरों की स्वार्थ-परायणता है। वह अपनी वस्तुओं की प्रशंसा और दूसरे की वस्तुओं को विष बतलाया करते हैं। परन्तु वेद के भाव को समक्ष कर तो यह निश्चय हो गया है कि कोई वस्तु सर्वथा विष नहीं है। प्रत्येक पदार्थ कहीं न कहीं अमृत-तुल्य लाभ करता है। और उस तरह तो हमारे २५२

श्रपने श्रन्दर हमें मारने के लिये विष पैदा हो जाता है। जल, वायु ब्रादि देवतात्रों के ब्रंशों के कम या बहुत होजाने से, जठर-श्राप्ति के मन्द होजाने से, भोजनादि को ठीक २ ब्रह्म करना तथा पचाना कठिन तथा श्रसम्भव भी हो जाता है। इस विषमता का इलाज करना उस विष की उत्पत्ति को रोकता है। इसका न रोक सकना ही रोग का मृल है। कई बार यह कार्य अति शीघ करना ही ब्रावश्यक होता है। उस समय ब्रोषधियों के प्रयोग का श्रवसर समभो। इनकी सहायता से त्रुटि पूरी हो जाती है श्रौर बाधाएं दूर हो जाती हैं। वेद में स्वाभाविक चिकित्सा के साथ २ सहस्रों खोषधियों का भी वर्णन किया है। प्राणियों के देह की रचना बड़ी सूच्म है। जैसे भी हो, उसे स्वस्थ रखना हमारा काम है। मैं फिर कहता हूं, श्रोषियां विष नहीं, श्रमृत हैं। पर यूं ही इन्हें अन्दर ठोंसते रहना अच्छा नहीं। ऋषियों और मुनियों की तरह अति आवश्यक होने पर इसको वर्तना ठीक है।

वैद्य०-महाराज, वह देसी और अंग्रेजी ओषधियों वाली बात श्रमी बीच में ही है।

महा०--यदि ध्यान करो तो उसका भी उत्तर श्रागया है । प्रत्येक देश के रहने वालों के लिये अपने यहां का जल, वायु उपयोगी होता है, धन की प्रकृति यहां के तत्त्वों के ही अपनुकृत बनी होती है। पर भारतवर्ष में बात विचित्र ही है, वैद्य नये ढंग सीख कर, ग्रच्छी तरह से ग्राज कल की विद्या का लाभ नहीं उठाते । डाक्टर अपने नशे में मस्त हैं । यदि इन्हें देश-हित की

ठीक रीति से बुद्धि मिल जावे, तो जैसे अब यह यहां से रुपया बाहिर भेजने के एजेंग्ट हैं, वैसे ही फिर अपने यहां अच्छी २ ओषधियां तैयार करके देश को रुपये से भरपूर भी कर सकेंगे। पर, मुक्ते अभी इस ओर उन्नति का कोई चिह्न दिखाई नहीं पड़ता।

वस्तु॰—महाराज, यदि हमारे यहां शस्य चिकित्सां (Surgery) भी होती, तो फिर डाक्टरी का इतना श्रद्धा न जमता।

महा०---यह कहना भी वड़ी भूल की बात है, कि हमारे यहां शल्य-चिकित्सा का प्रचार नहीं हुआ। वाहिर की खाल के तथा ब्रौर भी कुछ रोगों में चीर फाड़ से शीघ्र ही सफाई होजाती है। वेद में इसका बीज विद्यमान है । इतिहास में प्राचीन शस्य-शास्त्रियों की महिमा मिलती है। पर, अब चिरकाल से अपनी मुर्खता के कारण हमारी जाति इस विद्या को भी भुला चुकी है, हमने मिथ्या धर्म २ कह कर छुरी थ्रौर चाकृ का चलाना भी पाप समभ लिया। एक दिन वह था जब हमारे पूर्वजों से दूसरे लोग आ २ कर वैद्यक विद्या को सीखा करते थे और यहां के ग्रन्थों का दूसरी भाषाओं में उलथा किया जाता था और एक यह है कि भारतवासियों को ब्रब स्थान २ पर धक्के खाने पड़ते हैं। प्राचीन गौरव नष्ट होचुका है। यह हमारी श्रपनी मूर्खताका परिशाम है। वेद की आशाओं को पैर तले रोंद कर हमने वैद्यों तथा शल्य-शास्त्रियों की निन्दा की और उन्हें शद्ध समका। यह इसी बात का परिणाम है कि यह हाथ की विद्या अब हमारे

नाईयों के पास ही रह गई है। इस से अधिक और लजा की बात क्या हो ? सजानो, अब ध्यान लगाकर वेद-सन्देश को सुनो। इन भिन्न २ विषयों के सम्बन्ध में, मैं आपके सामने कुछ मन्त्रों की व्याख्या संत्रेप से करता हूं। आप के प्रश्नों के उत्तर मैं अब तक जो कुछ बताता रहा हूं, वह इनके आधार पर ही कहता रहा हूं।

\*(१) त्वादत्तेमी रुद्र शन्तमेभिः शतं हिमा अशीय भेषजेभिः । व्यश्समद्देषो वितरं व्यंहो व्यमीवा-श्रातयस्वा विष्वाः ॥ १३७ ॥ अग्र०२ । ३३ । २ ॥

(स्द्र) हे दुष्ट कुकर्मियों को रुलाने वाले ! (त्याद-त्तेभिः) तुम से दी हुई (शन्तमेभिः) अत्यन्त हितकारी (भेषजेभिः) ओधियों की सहायता से (शतं) सौ (हिमा) वर्षों को (अशीय) मैं भोग सकृ । (अस्मत्) हमारे मध्य से (द्वेषः) श्रहितकारक (अंहः) हिंसात्मक (विष्वीः) सारे शरीर में भिन्न २ नामों से व्यापक (अमीवाः) व्याधियों को (वितरम्) दूर (वि-चातयस्व) भगा दो।

श्रोषधियों की सहायता से मनुष्य दीर्घायु हो सकता है, यह भाव इस मंत्र से स्पष्ट विदित होता है। इनका प्रदान करने वाला तथा मृल-क्षान देने वाला प्रभु है। रोगों की कोई सीमा तथा संख्या नहीं है पर, वह जिस पर छपालु होते हैं, उसको पाप हू भी नहीं सकता।

<sup>\*</sup> गृत्समद ऋषिः, रुद्रो देवता, पंक्तिः छन्दः

\*(२) श्रेष्ठो जातस्य रुद्र श्रियासि तवस्तमस्त-वसां वज्जवाहो। पर्षिणः पारमहंसः स्वस्ति विश्वा अभीती रपसो युयोधि॥ १३८॥ —३॥

हे रुद्र (वज्र-वाहो) हे गरजती हुई विजली को हाथ में पकड़ कर दुर्भित्त-राज्ञस का नाश करने वाले, (जातस्य) जो कुछ दिखाई देता है, उस सब से तुम (श्रेष्ठः) श्रेष्ठ (ग्रासि) हो, (तवसम्) जो शक्ति शाली पदार्थ हैं उनमें सब से बढ़कर (तवस्तमः) बलवान हो। (नः) हमें (ग्रंहसः) मारने वाले पाप-रोग से (पारं पर्षि) पार करो, ताकि (स्वस्ति) हम कल्याण-युक्त जीवन व्यतीत कर सकें। (रपसः) पाप के (विश्वाः) सर्व प्रकार के (ग्राभि-इतीः) श्राक्रमणों को (युयोधि) ग्रात्यन्त ग्रालग करो-हम उनका सामना कर उन्हें दूर भगा सकें।

पूर्व दर्शाये हुए नियमों का पालन न करना पाप है। इसका परिग्राम रोग भी पाप हैं। परमात्मा के स्थान पर अन्य किसी की पूजा करना भी पाप है। उसका परिग्राम भी मानसिक रोग है, वह भी पाप है। इनसे वही भगवान छुड़ा सकता है। वही सब व्याधियों से मुक्त कराने वाला वैद्यराज है। उसकी भिक्त करते रहने से ही सब रोगों को भस्म कर डालने वाली अद्धा- अपित प्रदीप्त होती है।

† (३) मा त्वा रुद्र चुक्रधामा नमोभिर्मा दुष्टुती

<sup>🔹 🛊</sup> विराट् त्रिष्टुप् छन्दः, शेष पूर्ववत् ।

<sup>🕆</sup> त्रिष्टुप् छन्दः, शेष पूर्ववत् ।

वृषम मा सहती। उन्नो वीरां अर्पय भेषजेभिभिषक्तमं त्वा भिषजां शृणोमि ॥ १३९ ॥

(रुद्र) (त्वा) तुमे (नमोभिः) नमस्कारों से (मा) मत (चुकथाम) कोधित करें, और न ही (दुः स्तुती) बुरी स्तुति से या (स-हृती) मिले हुए बुलाने से। (नः) हमारे (वीरान) वीरों को (भेषजेभिः) श्रोषधियों से (उत श्रपर्य) उन्नत करो, (श्रुणोमि) मैंने सत्संगियों से सुना है कि (त्वा) श्राप (भिषजाम) सब वैद्यों से (भिषक्तमम) बढ़कर वैद्यराज हैं।

वेद का उपदेश अच्छी तरह समके लो। प्रभु उन लोगों पर, भी कोध करता है जो केवल नमस्कार कर होड़ते हैं, पर और कोई पुरुषार्थ नहीं करते। दीनता और कायरता ईश्वर के समीप अति वृश्वित अवगुण हैं। उलटी रीति से भी पूजा करना बुरा है। प्रभु जन्म मरण के बन्धन से सदा मुक्त रहते हैं। उनकी कोई मुक्ति नहीं। पर, मनुष्य अपनी अविद्या के कारण अपने समान ही प्रभु के स्वरूप की भी कल्पना कर लेता है। यह ठीक नहीं, ग्रौर न ही प्रभु के साथ किसी अन्य व्यक्ति की उसी तरह इकट्टी पूजा करनी ठीक है। वह व्यक्ति कितना ही पीर, फ़कीर और सिद्ध महात्मा क्यों न हो, उसका प्रभु के साथ मिला देना नास्तिकता है। यह सब पाप है और इनका परिगाम बुरा है। इन से छुड़ाकर, श्रपने भक्ति-रस को विलाकर शरीर तथा मन द्वारा स्वस्थ करना उसी प्रभु के सामर्थ्य में है। श्रतः वेद उसे सब वैद्यों में श्रेष्ठ कह कर इस भाव को प्रकट करता है। इसी दिव्य शक्ति का अंश वैद्य में पाया जाना चाहिए। उसका जीवन प्रभावशाली होगा, तो उसकी शक्ति दुगुनी हो जावेगी।

\* (४) शतं वो अम्ब धामानि सहस्रमुत वो रुहः । अधा शतकृत्वो यूयिममं मे अगदं कृतः ॥ १४० ॥

ऋग् १०। ६७। २॥

वैद्य श्रोषधि-प्रयोग से पूर्व ध्यान करता है, (श्रम्ब) हे माताश्रो, (वः) तुम्हारे (शतम्) सैकड़ों (धामानि) हैं, (उत्) (सहस्रम्) हज़ारों (वः) तुम्हारे (रुहः) उत्पत्ति-प्रकार हैं। (श्रध) श्रव (शत-क्रत्वः) श्रनेक बलवालियो, (मे) मेरे (इमम्) इस पुरुष को (श्रगदम्) नीरोग (कृत) करना।

† ( ५ ) यत्रौषधीः समग्मत राजानः समिताविव । वित्रः स उच्यते भिषत्रक्षोहामीवचातनः ॥ १४१ ॥ —६॥

वैद्य किसे कहते हैं ? (सः) वह (विप्रः) ब्राह्मण-वृत्ति, परोपकारी सज्जन (भिष्ण्) वैद्य (उच्यते) कहा जाता है, जो (रक्षः-हा) राक्तसों=रोग के बीजों को मारने वाला (श्रमीव-चातनः) तथा व्याधियों को दूर भगाने वाला हो थ्रोर (यत्र) जिस (के मस्तक) में (श्रोषधीः) श्रोषधियां (समग्मत) श्रच्छे प्रकार मिलकर रहती हैं, (इव) जैसे (समितौ) सभा में (राजानः) राजा तथा उसके साथी (मिलकर बैठते हैं)।

ऋषि भिषगाथर्वणः, ओषधीस्तुतिः देवता, अनुष्टुष् छन्दः ।

<sup>🕆</sup> ऋषि आदि पूर्ववत् ।

दरवार में सब का स्थान निश्चित होता है। इसी प्रकार योग्य वैद्य के मन में भिन्न २ द्यवसरों के लिए भिन्न २ वस्तुद्यों के प्रयोग का चित्र बना रहता है। उसका ज्ञान द्यनुभव से बढ़ा हुद्या है। यही कारण है कि वह रोग के मूल तक काट करता हुद्या जा पहुंचता है।

\* (६) अश्वावतीं सोमावतीमृर्जयन्तीमुदोजसम् । आवित्सि सर्वा ओषधीरस्मा अरिष्टतातये ॥ १४२॥ -७॥

(श्रश्वावतीम) वेग पैदा करने वाली, (सोमावतीम) स्फूर्ति तथा कर्मवीरता पैदा करने वाली, (ऊर्जयन्तीम) पाचन-शिक बढ़ाने वाली तथा (उत्-श्रोजसम्) उत्तम कान्ति पैदा करने वाली (सर्वाः) सब (श्रोषधीः) श्रोषधियों को (श्रस्म) इसके लिए (श्रिरिष्ट-तातये) स्वास्थ्य लाने के लिए (श्रा-वित्सि) श्रच्छी तरह इंढ २ कर लाता हूं।

श्रोषियों के श्रपने २ प्रभाव हैं। योग्य वैद्य रोगी की दशा के श्रमुकूल जांच करके श्रपनी थैली में से उचित वस्तु का प्रयोग करता है। वह पनसारी के विश्वास पर ही नहीं रहता, श्रपनी श्रोर से जा २ कर ठीक शास्त्रोक्त श्रोषियों का संग्रह कर जाता है। जिसने हिमालय कभी देखा ही न हो, उसे वैद्यक करने का क्या श्रिधकार है?

ं (७) उच्छुष्मा ओषधीनां गावो गोष्ठादिवेरते । धनं सनिष्यन्तीनामात्मानं तव पूरुष ॥ १४३॥ 🗝 🗝

ऋषि आदि पूर्ववत् ।

<sup>🕆</sup> विराड् अनुष्टुप् छन्दः, शेष पूर्ववत्।

वैद्य रोगी का उत्साह बढ़ाने के लिए उसका ध्यान श्राक-र्षित करता है। (पृरुष) हे पुरुष, देख तो सही। (तव) तेरे (श्रात्मानम्) श्रात्मा शरीर को (धनम्) स्वास्थ्य-धन (सनिष्य-न्तीनाम्) प्राप्त कराती हुई (श्रोषधीनाम्) श्रोषधियों के (शुक्माः) बलवर्धक प्रभाव ऐसे ही (उत-ईरते) ऊपर उठ २ कर श्रा रहे हैं, तुम्हें प्रभावित कर रहे हैं (इव) जैसे (गोष्ठात) वाड़े से (गावः) गौए बाहिर निकलती हैं।

प्रातःकाल बाहिर निकल कर उक्कने कृदने तथा खुली वायु खाने के लिए ध्रशान्त गौद्यों को कभी देखा है ? इन घोष-धियों की सूच्म शिक्तयां भी, मानो, इसी तरह बाहिर ध्राने के लिए तड़प रही थीं ! ध्रव उनके भाग्य का उदय हुद्या है । वैद्य का हाथ लगने से बन्द द्वार खुल गया है और उनकी शिक्तयों से रोगी पर वही प्रभाव पड़ रहा है, जो एक मुखे व्यक्ति पर गौद्यों के धारोज्या दूध का होता है।

\* (८) अति विश्वाः परिष्ठाः स्तेन इव व्रजमक्रमुः ।
 ओषधीः प्राचुच्यवुर्यत् किंच तन्वो३रपः ॥१४४॥ -१०॥

(इव) जैसे (स्तेनः) चोर (बजम) पशुश्रों के वाड़े में घुस जाता है, वैसे ही (ब्रोषधीः) ब्रोषधियां (विश्वाः) सब (परिस्थाः) शरीर के परदों को (ब्रिति) चीर कर (श्रक्रमुः) श्रन्दर प्रवेश करती हैं, श्रोर (यत किंच) जो कुछ भी (तन्वः) शरीर का (रपः) रोग होता है, उसे (प्र-श्रचुच्यवुः) नष्ट कर देती हैं।

ऋषि आदि पूर्ववत् ।

रोग चाहे किसी भाग में भी हो, श्रोषघियों का प्रभाव वहां तक जा पहुंचता है। गति के गुप्त रूप को प्रकट करने के लिए चोर से उपमा दी है।

\*(९) यदिमा वाजयन्नहमोषधीर्हस्त आद्धे । आत्मा यक्ष्मस्य नदयति पुरा जीवगृभो यथा ॥१४५॥

11-22 11

वैद्य का थ्रात्म-विश्वास कैसा हो, यह इस मन्त्र से प्रकट होता है। (यत) जब (ग्रहम्) मैं (इमाः) इन (ग्रोषधीः) ग्रोषधियों को (वाजयन) विशेष प्रकार से बलवान बनाता हुन्या (हस्ते) हाथ में (ब्राद्धें) लेता हूं, तो (यद्तमस्य) रोग को इतना भय लगता है कि (यथा) मानो, उस (जीव-गृभः) शिकार खेलने के लिए थ्राये हुए का (थ्रात्मा) श्रपना थ्राप ही (पुरा) पहिले (नश्यति) नष्ट होजाता है।

उत्तम वैद्य के प्रयोगों में इतना बल होता है कि रोगी रोग को श्रपने शरीर से निकाल कर बाहिर फैंक देता है। उस पापी को लेने के देने पड़ जाते हैं। श्रपना पीछा छुड़ाने की करता है थ्रौर दुम द्वा कर भागता है। पुनः वैद्य कहता है:—

ं (१०) यस्यौषधीः प्रसर्पथाङ्गमङ्गं परुष्परुः । ततो यक्ष्मं वि बाधध्व उग्रो मध्यमशीरिव ॥१४६॥ (ब्रोपधीः) हे ब्रोषधियो, (यस्य) जिस मनुष्य के (ब्रंगम्-

<sup>\*</sup> अनुष्टुप् छन्दः, श्रेष पूर्ववेत् ।

<sup>†</sup> निचृदनुष्टुप् छन्दः, अन्यत् पूर्ववत ।

श्चंगम्) श्चंग २ श्रौर (परु:—परु:) जोड़ २ में तुम (प्र-सर्पथ) घुसती चली जाती हो, (ततः) उस के श्चन्दर से ऐसे ही (यद्मम्) त्तय-रोग को तुम (वि-बाधको नष्ट कर देती हो, (इव) जैसे (उग्रः) शक्ति-शाली (मध्यम-शीः) वीर योधा युद्ध के बीच में घुस कर श्रपने बल से शत्रु-सेना को तितर वितर करके, मानो, निश्चिन्त होकर विश्राम करने लग जाता है। कोई उसका सामना करने वाला नहीं रहता।

श्रारम्भ में जब श्रोषिध श्रन्दर जाती है, तो उसकी श्रवस्था वीर श्रिममन्यु के सहश होती है। वह रोग रूपी शत्रुश्रों से चारों श्रोर से घिरी हुई होती है। पर, थोड़े ही समय के पीछे उसका प्रकाश वैसे ही चमकने लगता है, जैसे सूर्य की किरणों का उस समय होता है, जब वे श्रपने श्रागे से मेघ-सेना को हटा लेती हैं। श्रनेक प्रकार की श्रोषिधयों का प्रयोग करता हुश्रा वैद्य श्रव उन के परस्पर मिल कर कार्य करने की भावना करता है। स्मरण रक्खो, इसका तात्पर्य यह है कि उसे पूर्ण झान से युक्त होकर मिन्न २ श्रोषिधयों का योग मिलाना चाहिए।

\* (११) अन्या वो अन्यामवत्वन्यान्यस्या उपावत । ताः सर्वाः संविदाना इदं मे प्रावता वचः ॥१४७॥ -१४॥

हे श्रोषधियो, (वः) तुम में से (श्रन्या) एक (श्रन्याम) दूसरे की (श्रवतु) रत्ना करे (श्रन्या-श्रन्यस्याः) एक दूसरे के (उप-श्रवत) समीप होकर रत्ना करो। (ताः) वह तुम

विराडनुष्टुप् छन्दः, शेष पूर्ववत् ।

(सर्वाः) सब (सं-विदानाः) मिल कर काम करती हुईं (मे) मेरे (इदम्) इस (वचः)वचन की (प्र-ग्रवत ) लाज रक्खो। में संसार में लाफें मारने वाला कु-वैद्य न समका जाऊं।

\*(१२) या फलिनीर्या अफला अपुष्पा याश्र पुष्पिणीः। बृहस्पतिप्रस्तास्ता नो मुचन्त्वंहसः ॥१४८॥ —१४॥

(याः) जो (फिलनीः) फलवाली होती हैं, (याः) जो (अफलाः) विना फल के रहती हैं, (अपुष्पाः) पुष्प-रहित, (याः च) और जिन पर (पुष्पिणीः) फूल पड़ते हैं, (ताः) वह सब प्रकार की ओषधियां जिन को (बृहस्पित-प्रस्ताः) वेद-विद्या के प्रदान करने वाले प्रभु ने झान द्वारा हमें लाभ पहुँचाने के लिए प्रेरित किया है (नः) हमें (अहसः) मरने योग्य रोग से (मुंचन्तु) मुक्त करावें।

यह प्रभु की ही रूपा है कि मनुष्य के लिए पत्ते पत्ते थ्रौर फूल २ में जीवन-रस भर दिया है। यह उस की दूसरी रूपा है कि हमें बुद्धि थ्रौर ज्ञान दिया है कि हम इन से ठीक ठीक लाभ उठा सकते हैं। श्रभी श्रसंख्य श्रोषधियां वनों में तुम्हारे हाथों के स्पर्श की इच्छा कर रही हैं। श्रपने ज्ञान को लगातार बढ़ाते चले जाश्रो। इस की कहीं भी समाप्ति नहीं है। देखो वेद के मधुर शब्दों में कितना उत्साह बढ़ाकर तुम्हें बुला रही हैं:—

ं (१३) अवपतन्तीरवदन् दिव ओषधयस्परि। यं जीवमश्रवामहै न स रिष्याति पूरुषः ॥१४९॥ —१७॥

<sup>\*</sup> ऋषि आदि पूर्ववत्।

<sup>🕆</sup> अनुष्टुप् छन्दः, शेष पूर्ववत् ।

(दिवः) ग्रु-लोक से (परि) परे से (अपतन्तीः) नीचे आती हुईं (ओषधयः) ओषधियां (अवदन्) कहती हैं (यं) जिस (जीवम्) जीते हुए को (अअवामहै) हम पकड़ लेवें (सः) वह (पुरुषः) पुरुष (न) नहीं (रिष्याति) कष्ट उठा सकता।

जो पदार्थ अविद्या के कारण दिखाई नहीं देते, वे वस्तुतः द्यु-लोक से भी परे हैं। सूर्य और चन्द्र का हमें पूरा बोध न हो, पर उन की सत्ता तथा प्रकाश का तो हम नित्य अनुभव करते ही रहते हैं। दूसरी और दूभ घास हमारे पांव में खड़ी है। पर, हमें इस के विषय में कोई विशेष ज्ञान नहीं है कि किस रोग में इस का क्या लाम है। क्या यह हमारे लिए सूर्य और चांद से भी परे नहीं ? पर, जब ज्ञान का प्रकाश होता है, तो हमारी आंखें खुलती हैं। अब चारों और यही शब्द है, जो घास का एक २ तिनका आलाप रहा है। जो मनुष्य जीते जी इन का ठीक २ प्रयोग कर सकता है, वह सुख पाता है। जब प्राण पखेल उड़ जाते हैं, कोई ओषधि लाभ नहीं कर सकती। इस लिए सज्जनो, जीवन की बहु-मूल्यता में विश्वास करो और उन साधनों का ज्ञान प्राप्त करते रहो, जिन के द्वारा इस को तुम पूर्ण सुखी बना सकते हो।

(१४) \* या ओषधीः सोमराज्ञीर्वह्वीः शतविचक्षणाः। तासां त्वमस्युत्तमारं कामाय शंहृदे ॥१५०॥ —१५॥

(याः) जो (ब्रोपधीः) ब्रोपधियां (सोमराक्षीः) सोम

<sup>\*</sup> विराडनुष्टुप् छन्दः, शेष पूर्ववत् ।

राजा की प्रजा हैं, (बह्बी:) अनेक प्रकार की (शत-विचत्त्रणाः) सेंकड़ों रूपों वाली हैं (तासाम) उन सब में (त्वम) तु, जिसे मैं अब प्रयोग करता हूँ, (उत्तमा) उत्तम (असि) है, (अरम्) पर्याप्त है, (कामाय) मेरी इच्छा को पूर्ण करने के लिये और मेरे रोगी के (हदे) हृदय के लिये (शम्) कल्याण करने वाली है।

श्रोषियों का कोई श्रन्त नहीं, पर, वैद्य की बुद्धि की यह परीत्ता है कि विशेष दशा में सब से उत्तम श्रोषियों का प्रयोग करता है या नहीं। उसे श्रपने चुनाव पर पूरा विश्वास होना चाहिये श्रोर डांवा डोल भाव से कभी भी चिकित्सा में नहीं लगना चाहिये।

\* (१५) या ओषधीः सोमराज्ञीविष्ठिताः पृथिवी-मनु । बृहस्पतिप्रस्ता अस्यै सं दत्त वीर्य्यम् ॥ ॥ १५१॥

(याः) जिन (श्रोषधीः) श्रोषधियों का (सोम-राझीः) सोम राजा है, जो (पृथिवीम-श्रमु) पृथिवीपर (वि-स्थिताः) फैली हुई हैं, जिन्हें (बृहस्पति-प्रस्ताः) बृहस्पति ने पैदा किया है, वे सब (श्रस्ये) इस् श्रोषधी को श्रपना (वीर्यम्) बल (सं-दत्ता) देदो।

(१६) † मा वो रिषत् खनिता यस्मै चाहं खनामि वः। द्विपचतुष्पदस्माकं सर्वमस्त्वनातुरम् ॥ १५२॥ —२०॥

ऋषि आदि पूर्ववत् ।

<sup>🕆</sup> ऋषि आदि पूर्ववत् ।

हे श्रोषधियो, (वः) तुम्हारा (खनिता) खोदने वाला (मा रिषत्)मत कष्ट पावे (च) श्रौर (यस्मै) जिस के लिए (वः) तुम्हें मैं (खनामि खोदता हूँ (वह सुखी रहे) (श्रस्माकम्) हमारे (द्वि-पत्) दो पांव वाले मनुष्य तथा (चतुष्पद्) चोपाए, गौ श्रादि (सर्वम्) सब प्राणी-वर्ग (श्रनातुरम्) रोग-रहित (श्रस्तु) रहे।

\* (१७) ओषधयः सं वदन्ते सोमेन सह राज्ञा । यस्मै कुणोति ब्राह्मणस्तं राजन् पारयामिस ॥ १५३ ॥

I—२२ II

( ग्रोषधयः ) ग्रोषधियां ( सोमेन ) सोम ( राज्ञा ) राजा के ( सह ) साथ ( सं-वदन्ते ) सम्मति करके यह निश्चय सुनाती हैं कि ( ब्राह्मणः ) त्यागी, विद्वान, तपस्वी, सरज, विप्र, वैद्योत्तम, ( यस्मै ) जिस के हित के लिये हमें ( कृणोति ) वर्तता है, ( राजन ) हे सोम राजन, ( तम ) उस रोगी को ( पारयामसि ) सब रोगों से हम छुड़ा देती हैं।

प्यारो, कितने स्पष्ट शब्द हैं और कितना इनमें बल है। किविता का कितना उत्तम ब्राद्श है। विषय की कितनी गंभीरता है। यह विचारो और वेद के उपदेश को प्रहण करने का यस करो। तुम्हारे घरों में कोई जीव जन्तु रोग से दुःखी न रहना चाहिए। वैद्यों को पूरी तरह ब्रात्मविश्वासी होना चाहिए। उनका झान पूर्ण हो, उनका भाव शुद्ध हो ऐसा होने से साधारण वस्तुओं से भी विचित्र लाभ हो सकते हैं।

निचृद्नुष्टुष् छन्दः शेष पूर्ववत् ।

\* (१८) अंगादंगाल्लोम्नो लोम्नो जातं पर्वणि पर्वणि । यक्ष्मं सर्वस्वादात्मनस्तमिदं विवृहामि ते ॥ १५४॥ ॥ ऋ०१०। १६३। ६॥

(श्रंगात्- श्रंगात) श्रंग २ से (लोम्नः-लोम्नः) रोम २ से (पर्विणि-पर्विणि) जोड़ २में (जातम्) पैदा हुए २ (तं) उस (यद्दमम्) राज-रोग को (ते) तेरे (सर्वस्मात) सब (श्रात्मनः) शरीर में से (विवृहामि) बाहिर निकालता हूं।

यह वैद्य का कर्त्तव्य है कि चिकित्सा ग्रारम्भ करने से पूर्व इस बात का पूर्णतया निश्चय कर ले कि रोग का मल कहां है ? श्राज कल प्रायः बाह्य चिह्नों का ही इलाज होता है । उस का परिखाम यह हो रहा है कि जातीय शरीर के मूल में रोग घुसता चला जाता है।

त्तय के अनेक चिद्व हैं और वह वेद के मन्त्रों में बड़े सरल प्रकार से वर्णन किये गये हैं। वैद्य जब देखे कि रोग बहुत बढ़ गया है, तब बड़ी सावधानी से रोग दूर करने का यल करे। पर, कभी भी उत्साह न तोड़े और न कभी रोगी के मन में निराशा के विषेले प्रभाव को धुसने दे। वह किस प्रकार उस का दिल बढ़ाता रहे, यह अब आप को सुनाता हूं।

ं (१९) उत देवा अवहितं देवा उन्नयथा पुनः ।

विवृहा कास्यप ऋषिः, यक्ष्मघ्नं देवता, अनुष्टुप् छन्दः ।

<sup>†</sup> शन्तातिः ऋषि, आयुष्यम् देवता, अनुष्टुप् छन्दः । आगे नये निर्देश पर्यन्त भी यही समझो ।

उतागश्रकुषं देवा देवा जीवयथा पुनः ॥ १५५ ॥ ॥ स्रथर्व० । ४ । १३ । १ ॥

(देवाः) हे परमेश्वर की सब झोर प्रकाश-स्वरूप विभृतियो, (श्रव-हितम्) गिरे हुए को (उत) भी (उत) ऊपर (पुनः) फिर (नयथ) ले झाते हो, (उत) तथा (झागः) कुपथ्य, झपराध (चक्रु-षम्) करके (मृतप्राय दंवे हुए प्राणी को भी) (पुनः) फिर (जीव-यथा) जीवन देते हो।

ब्रोरे भोले, तु क्यों घवरा गया है। तुम्हारा तो ब्राब भी बाज बींका नहीं हुब्रा। प्रभु ने तो वह शक्तियां यहां पैदा कर रक्खीं हैं कि जिनका दिवाला भी निकल रहा हो, उन्हें भी हाथ देकर

वचाया जा सकता है। देखां,

(२०) द्वाविमौ वातौ वात आसिन्धोरा परावतः। दक्षं ते अन्य आवातु व्यश्न्यो वातु यद् रपः॥ १५६॥ ॥—२॥

(इमौ) यह (द्वौ) दोनों (वातौ) प्राण श्रौर श्रपान वायु (वातः) चलते हैं, एक (श्रा-सिन्धोः) समुद्र से श्रौर दूसरा (श्रापरावतः) बड़े दूर प्रदेश से श्राता है । (श्रन्यः) एक (ते) तुम्हारे जिए (दत्तम्) बल (श्रा-वातु) लावे (श्रन्यः) दूसरा (यद्) जो (रपः) रोग-पाप हें, उसे (वि-वातु) वाहिर निकाले ।

सिन्धु समुद्र का नाम है। पर यहां तो फेफड़ों के घेरे को ही समुद्र कहा है। जैसे समुद्र गंभीर है, वैसे यह भी गंभीर है। इसका चित्र लेकर कभी देखना, ताकि तुम्हें इस उपमा के महत्त्व का निश्चय हो। बाहिर से जो वायु श्रन्दर जाता है, वह

हुर से ब्राता रहता है। वायु-मगडल में सदा परिवर्तन होता रहता है। चक्र चलता रहता है। यह ग्रुद्ध वायु तुम क्या अन्दर ले जाते हो, तुम तो साज्ञात बल और जीवन ही अन्दर प्रविष्ट करते हो। और, जो गन्दी होकर वायु वाहर जाती है, वह सब मल और रोग साथ ले जाती है।

(२१) आ वात वाहि भेषजं वि वात वाहि यद् रपः। त्वं हि विश्वभेषज देवानां दृत ईयसे ॥१५७॥ ॥—॥

(वात) हे वायो, (भेषजम्) इलाज, उचित दवाई को (आ— वाहि) अपने साथ ले आ, (यद् रपः) जो रोग है (विवाहि) उसे दूर ले जा, (हि) क्योंकि (त्वम्) तृ (देवानाम्) देवताओं का (दूतः) दूत वनकर (विश्व भेषज) हे सब श्रोषिधयों के सार, (ईयसे) चल रहा है।

वायु में सारे थ्रौषध-सार मौजूद हैं। शुद्ध वायु सौ द्वा-इयों की एक द्वाई है। इसका श्रच्छी तरह से सेवन करते रहो। ऐसा करने वाले के समीप रोग कम थ्राता है।

(२२) त्रायन्तामिमं देवास्त्रायन्तां मरुतां गणाः । त्रायन्तां विश्वा भृतानि यथायमरपा असत् ॥ १५८ ॥

n—ક n

(इमस्) इसे (देवाः) देवता, (मरुतां गणाः) वायुगण, (विश्वा-भृतानि) सारे प्राणी (त्रायन्ताम्) बचार्वे, (यथा) ताकि (ब्रयम्) यह (ब्र-रपाः) रोग-रहित (ब्रसत्) हो जावे ।

मेरे प्यारे, त डरता क्यों है ?

(२३) आ त्वागमं शन्तातिभिरथो अरिष्टतातिभिः । दक्षं त उग्रमाभारिषं परा यक्ष्मं सुवामि ते ॥ १५९ ॥

||---|x||

(त्वा) तेरे पास (ब्रा-ब्रगमम्) में ब्रा गया हूं (शन्तातिभिः) कल्याग्-विस्तारी (ब्रथ-उ) तथा (ब्रिरिष्टतातिभिः) स्वास्थ्यप्रद गुगों को साथ लाया हूं। (ते) तुभे (उग्रस्) बढ़े हुए (दत्तम्) बल को (ब्रा-ब्रभारिषम्) लाकर देता हूं, (ते) तेरे (यत्तमम्) रोग को (परा) दूर (सुवामि) भगाता हूं।

क्या तुम्हें मेरे ऊपर विश्वास नहीं है ?

(२४) अयं मे हस्तो भगवानयं मे भगवत्तरः । अयं मे विश्वभेषजोऽयं शिवाभिमर्शनः ॥१६०॥ ॥—६॥

(श्रयं) यह (मे) मेरा (हस्तः) हाथ (भग-वान्) ऐश्वर्य वाला है (श्रयम्) श्रौर यह दूसरा (भगवत्तरः) श्रौर भी श्रधिक बल से युक्त है। इस मेरे हाथ में (विश्वभेषजः) सब इलाज छिपे हुए हैं श्रौर यह दूसरा (शिव-श्रभिमर्शनः) छूने से ही कल्याण करदेता है।

\* (२५) हस्ताभ्यां दशशाखाभ्यां जिह्वा वाचः पुरोगवी । अनामयित्नुभ्यां हस्ताभ्यां ताभ्यां त्वाभिमृशा- मिस ॥ १६१ ॥ — ७॥

मेरे हाथों में (दश-शाखाभ्याम्) दस शाखा हैं, मेरी जिह्ना (वाचः) शब्द से (पुरोगवी) पहिले हिलने वाली है। (ग्रनामिय-

<sup>\*</sup>तीसरे पाद में अक्षर अधिक हैं।

त्तुभ्याम्) रोग दूर करने वाले (ताभ्याम्) उन (हस्ताभ्याम्) हाथों से (त्वा) तुक्ते (ग्रिभि-मृशामसि) इता हुं।

, जब शब्द उच्चारण करना होता है, जिह्ना उचित स्थान के समीप पहिले ही जा पहुंचती है। वैद्य का यह अभिप्राय है कि मेरे पास कोरे शब्द ही नहीं, वरन पुरुषार्थ और क्रिया भी साथ करता हूं। मेरे दोनों हाथ जिह्ना के साथ सहायक होकर तुम्हें उठा रहे हैं। उठो २ बहुत समय चला गया। रोग गया अब नीरोग हो गये हो।

महात्मा जब यह मंत्र पढ़ रहे थे, तो सारे सुनने वाले पेसे चुप थे, जैसे सो रहे हों। वहां और किसी प्रकार का शब्द नहीं था। ज्योंही उन्होंने अपने अन्तिम वाक्य को समाप्त किया, सब को कुठ विचित्र दशा का अनुभव हुआ। जिस तरह हम एक मिनट के लिए अपने कानों में अंगुलियां, डाल कर एकाएक उन्हें निकाल लें, तो एक विशेष जागृति सी प्रतीत होती है, वैसे ही महात्मा के उपदेश के सुनने वालों को भी जान पड़ा।

सत्य०—महाराज, पिक्कले श्राधे घराटे में तो हम ऐसे रहे जैसे कि किसी जाट्रगर के कमरे में बन्द हो रहे हों। हमें श्रपना श्राप भुल सा रहा था।

महा० सज्जनो, इसी प्रकार के मंत्रों के आधार पर मानसिक चिकित्सा का विस्तार हो सकता है। यह मत समभो, कि यह कोई नयी विद्या है, जिसे पश्चिमी विद्वान जहाज़ों में भर कर यहां भेज रहे हैं। श्रौर, इसी प्रकार सुनो। \* (२६) इहैंघि पुरुष सर्वेण मनसा सह। दृतौ यमस्य मानुगा अधि जीवपुरा इहि ॥ १६२ ॥ ॥ अथर्व । ५ । ३० । ६ ॥

हे पुरुष ! (इह) यहां, इस जीवन में (सर्वेण) सम्पूर्ण (मनसा) मन के (सह) साथ (एधि) वर्तमान हो। (यमस्य) यम=मृत्यु के (दृतौ) दिन रात रूपी दृतों के (अनु) पीन्ने (मा) मत(गाः) जा। उन्हें जाने दे, त् यहां स्थिर रहो, (जीवपुराः) जीवित-नगरों में (अधि-इहि) स्थापित हो।

(२७) अनुहूतः पुनरेहि विद्वानुदयनं पथः। आरो-हणमाक्रमणं जीवतो जीवतोयनम् ॥ १६३॥ ॥—७॥

( अनुहूतः ) में तुम्हें बुलाता हूं (पुनः ) फिर ( आ इहि ) उठ कर आ। दू ( पथः ) जीवन मार्ग का ( उद्-अयनम् ) चढाई, ( आरोहण्म् ) ऊंचाई, ( आ-क्रमण्म् ) कृद तथा ( जीवतः-जीवतः ) प्रत्येक जीवित प्राणों के ( अयनम् ) गति-प्रकार को ( विद्वान् ) जानता है। दु किस भ्रम में पड़ा है ? तुम्हें किसने गिरा रखा है ? दु क्यों नहीं बोलता ? उठ।

(२८) मा विभेर्न मरिष्यसि जरदष्टिं कृणोमि त्वाम्। निरवोचमहं यक्ष्ममङ्गेभ्यो अंगज्वरं तव ॥१६४॥ ॥—=॥

<sup>\*</sup> उनमोचन (आयुष्कामः) ऋषिः, आयुष्यदैवतम्, प्रथमोऽनुष्टुप् छन्दः। इसी प्रकार इस सुक्त के दूसरे उद्धत मंत्रों में भी छन्द का ही थोड़ा बहुत अन्तर होगा।

(मा) मत (बिमेः) डर, (न) नहीं (मरिष्यसि) मरेगा। (त्वाम्) तुमे मैं अपनी शक्ति से (जरत-श्रष्टिम्) बुढ़ापे तक स्वस्थ रहने वाजा (कृणोमि) बनाता हूं। (तव) तेरे (श्रंगेभ्यः) श्रंगों से (श्रंग-ज्वरम्) श्रंगों के ज्वर तथा (यद्मम्) ह्नय को (नि:-श्रवोचम्) डांट कर बाहिर निकालता हूं।

(२९) अंगभेदो अंगज्वरो यश्च ते हृदयामयः। यक्ष्मः इयेन इव प्रापप्तद् वाचा साढः परस्तराम्॥१६५॥॥—॥

तुमे जो (ग्रंग-भेदः) ग्रंगों के टूटने, (ग्रंग-ज्वरः) ग्रंगों की पीड़ा तथा (हृदय-ग्रामयः) हृदय के राग का कष्ट है, वह (यद्मः) त्तय-रूप (वाचा) मेरी वाणी से (साढः) दब कर (श्येनः) बाज पत्ती की तरह (परस्तराम) बहुत दूर (प्र-श्रमत) भाग गया है।

(३०) अयमप्रिरुपसद्य इह सूर्य उदेतु ते । उदेहि मृत्योर्गम्भीरात् कृष्णाचित् तमसस्परि ॥१६६॥ ॥—११॥

( झयम् ) यह ( श्राग्निः ) श्राग्नि-देवता ( उप-सद्यः ) सेवा करने योग्य है, ( इह ) यहां ( ते ) तुभः पर ( सूर्यः ) सूर्य ( उदेतु ) प्रकाश करे । ( गम्भीरात् ) गहरे ( रूष्णात्-चित् ) श्राति काले ( तमसः ) श्रान्धकार-रूपी ( मृत्योः ) मृत्यु से ( परि ) इट कर ( उत्-पहि ) ऊपर उठ कर श्रा ।

ब्रिग्नि ब्रौर सूर्य की सेवा से संसार में क्या २ ब्राश्चर्य हो रहा है, इस का विचार करो। यह वेद का महत्त्व है कि यह भौतिक चिकित्सा तथा प्राकृतिक शक्तियों के द्वारा जितने लाभ हो सकते हैं, उन की श्रोर सारे ही संसार के साहित्य तथा विचार से पूर्व ही हमारी प्रवृत्ति कराता है।

सत्य०—महाराज, इतिहास की पुस्तकों में लिखा है कि प्राचीन वेद के मानने वाले श्रिश्नि श्रादि की पूजा किया करते थे। क्या यह ठीक है ?

महा०—जिस भाव से श्रभी मैंने कहा है, उसी से प्रेरित हो कर हमारे पूर्वज इन विभृतियों से न केवल शारीरिक लाभ उठाते थे, वरन इनके चमत्कार में इनके स्वामी का चमत्कार भी देखते थे।

वस्तु॰—नहीं, महाराज, वह तो यह बंतलाना चाहते हैं कि प्राचीन लोग श्रिप्ति श्रादि से डर कर इनके श्रागे माथा निवाया करते थे।

महा०—यह उनकी धींगा धींगी है। इस में हमारा अपना ही अपराध है। आज हम उक्त प्रकार से कुछ सुधर जावें, तो आज ही संसार हमारा लोहा मानगे लगेगा। हम अपनी गिरावट से अपने चमकते हुए पूर्वजों को भी लिजित कर रहे हैं। दूसरे लोगों को देखते हुए हमें हमारे पूर्व पुरुषों के महत्त्व पर विश्वास जम नहीं सकता। आज सारा संसार अग्नि आदि को सेवा कर रहा है। पर इसे कोई पूजा नहीं कहता। कभी यह भौतिक चिकित्सा के नाम से प्रसिद्ध होती है, और कभी मनुष्य के पेश्वर्य का चिद्ध बतलाया जाता है। अस्तु, यद्ध करो कि तुम्हारे पूर्वजों को भी लोग इसी तरह समर्भे।

वस्तु०—भगवन, बहुत से भारतवासी विद्वान भी यही समभते हैं। महा०— घरे, जानेदो। परतन्त्र जातियों को जुठ खाने में ही ग्रानन्द प्रतीत होता है। उन के लिये प्रतिबिंब ही ग्रसल की तरह समभा जाता है। भला हो स्वामी दयानन्द का, िक जिस ने फिर हमें सीधे मार्ग पर डाल कर ग्रपने इतिहास के चमकीले पृष्ठों के दर्शन कराये हैं। सुनो, िकस प्रकार ग्रपने मनोबल को साथ जोड़ कर वैद्य रोगी को पुनर्जीवित कर देता है।

(३१) प्राणेनाग्ने चक्षुषा सं सृजेमं समीरय तन्वा३ सं बलेन । वेत्थामृतस्य मा जु गान्मा जु भूमिगृहो भुवत् ॥ ॥ १६७॥ —१४॥

श्रग्ने! प्राण् से, (चज्जुषा) देखने की शक्ति से (इमम्) इसे (सं-स्ट्रज) युक्त कर दे। (तन्वा) शरीर के साथ (बलेन) बल के साथ (सम्-ईरय) युक्त करके इसे उठा दे। (श्रम्-तस्य) श्रम्तत को (बेल्थ) तुसमक्ता (तु) निश्चय कर (मा) मत (गात्) यह जावे=मरे (तु) श्रौर न ही (भृमि-गृहः) भृमि रूपी घर वाला (भुवत्) बने।

यह मनुष्य की बुद्धि का ही विकास है, जो इतने विशाल श्रौर भांति २ के भवन दिखाई देते हैं। दूसरे सब प्राणी पृथिवी में ही बिल श्रादि बना कर निवास करते हैं। श्रकाल-मृत्यु पाप का परिणाम है। उस के पश्चात नाना योनियों में धूम २ कर कष्ट ही पाना है। श्रतः वेद-माता उपदेश करती है कि मनुष्य दीर्घ काल तक श्रपने जीवन को स्थिर रख कर मुक्त होने का ही यल करें। मनुष्य-जन्म तभी सफल समभो, जब हम इस को छोड़ते समय इसके ऊपर सद्गति को लाभ करेंगे, नीचे गढ़े में नहीं गिरेंगे।

\* (३२) मां ते प्राण उप दसन्मो अपानोपिधायि ते । सूर्यस्त्वाधिपतिर्भृत्योरुदायच्छतु रिक्मिभिः ॥ १६८॥

(ते) तेरा (प्राणः) (मा) मत (दसत्) ज्ञीण हो (मा उ) और न (ते) तेरा (अपानः) अपान (अपि-धायी) बन्द हो। (त्वा) तुके (सूर्यः) (अधिपतिः) राजा (मृत्योः) मृत्यु से (रिश्मिभिः) किरणों के द्वारा (उद्आयच्छ्रतु) ऊपर् उठाए।

प्यारो, सूर्य की किरलों से बढ़ कर ज्ञय-रोग से मरते हुए रोगी के लिए दूसरा और कोई पदार्थ जीवन का दाता नहीं है। आज सूर्य-स्नान की महिमा सारे अनुभवी, विज्ञान-वेत्ता गा रहे हैं। सृत्यु एक गहरा गढ़ा है। सूर्य भगवान अपनी किरलों की रिस्सियों से प्रालियों को उस से बाहिर खींच रहा है। कितना सुन्दर रूपक बांधा है।

† (३३) इयमन्तर्वदति जिह्वा बद्धा पनिष्पदा। त्वया यक्ष्मं निरवोचं शतं रोपीश्र तक्मनः ॥ १६९ ॥ . — १६॥

<sup>\*</sup> उन्मोचन ऋषि, प्राणदेवतम् , अनुष्टुप् छन्दः ।

rं उन्मोचन ऋषिः प्राणदैवतम्, अनुष्टुप् छन्दः ।

(इयम्) यह (जिह्वा) (पनिष्पदा) सदा हिलने वाली (अन्तः) अन्दर (बद्धा) बांधी हुई (बद्ति) बोलती है। (त्वया) तेरे द्वारा (यद्मम्) त्तय-रोग तथा (तक्मनः) ज्वर की (शतम्) सैंकड़ों (रोपीः) पीड़ाओं को (निः-अवो-चम्) मैंने बाहिर निकाल दिया है।

# (३४) अयं लोकः प्रियतमो देवानामपराजितः। यस्मै त्विमह मृत्यवे दिष्टः पुरुष जिल्ले । स च त्वानु ह्वयामिस मा पुरा जरसो मृथाः ॥ १७०॥ —१७॥

( अयम् ) यह ( लोकः ) लोक ( देवानाम् ) देवताओं का ( प्रियतमः ) अत्यन्त प्यारा ( अपराजितः ) सदा हार से रहित है। ( यस्मै ) जिस ( मृत्यवे ) मौत के लिये ( इह ) यहां पर ( दिष्टः ) संकल्प हुआ २ ( पुरुष ) ( त्वम् ) तृ अपने आप को ( जिश्चषे ) समकता है, ( सः ) वह ( च ) और हम ( त्वा ) तुम्हें ( अनु-ह्यामिस ) बुलाते हैं, ( जरसः ) बृढेपन से ( पुरा ) पूर्व ( मा ) मत ( मृथाः ) मरना ।

इस मंत्र के साथ यह मानसिक शक्ति का भगडार-रूप सक समाप्त होता है। देवता कौन हैं? सृष्टि में प्रभु की विभृतियां श्रौर समाज में विद्वान । दोनों को यह मनुष्य-जन्म श्रित प्रिय है। मनुष्य ही भौतिक ज्योतियों की ज्योति से श्रागे ज्योति जगा सकता है। यह उसी को सौभाग्य प्राप्त है कि सृष्टि में जैसे देवता यह करते हैं, वैसे वह भी करने लग जाता है।

उन्मोचन ऋषि, प्राणदैवतम्, जगतीछन्दः।

इसी कर्म-भूमि में प्रवेश करके जीव देव-कोटि को लाभ करते हैं। इस में कर्म प्रधान है थ्रौर कर्म-वीर को कभी हार का मुँह नहीं देखना पड़ता। उस के लिये सदा जीत ही जीत है।

रोगी सममे बैठा था कि मेरा मृत्यु के नाम संकल्प पढ़ा जा चुका है। पर योग्य वैद्य उसे पांव पर खड़ा कर दिखाता है। साज्ञात मृत्यु, मानो, उसे ब्राकर कहती है कि 'मेरे यहां भगड़ार भरा है। तेरी कोई ब्रावश्यकता नहीं। तु उठ, बल पैदाकर ब्रोर ब्रब वृद्ध होकर, ब्रपने लच्य को पूरा करके ही मुक्ते बुलाना।

सज्जनो, मानसिक वल के एक विभाग का अब तक वर्णन आपने सुना है। वैद्य में जितना यह अधिक होगा, उतना ही उसके रोगी आसानी से नीरोग होंगे पर, वैद्य की अपेद्या रोगी में इसका होना और भी आवश्यक है। वैद्य का प्रभाव भी तब ही सफल होगा, यदि रोगी स्वयं भी उठने की इच्छा करने वाला होगा। संसार में मनस्वी लोग प्रथम तो रोग प्रस्त ही कम होते हैं और जब कभी अनवधानता से हो भी जाते हैं, तो शींघ स्वस्थ हो जाते हैं। कम से कम, वह कभी घबराते नहीं। जब पृद्धो, आशा से भरा हुआ उत्तर ही उनके होठों पर होगा। इस विषय में आपको वेद के मन्त्रों से ही अपना भाव बतलाता हूँ।

\* (३५) वि देवा जरसावृतन् वित्वमग्ने अरात्या। व्यश्हं सर्वेण पाष्मना वि यक्ष्मेण समायुषा ॥ १७१॥ व्यथ्वी ३।३१।१।

ब्रह्म ऋषिः, पाप्महदैवतम्, अनुष्टुप् छन्दः ।

(देवाः) देवता (जरसा) बुढ़ापे से (वि-अवृतन) पृथक् रहते हैं (अग्ने) हे अग्ने, (त्वम्) त (अ-रात्या) संकोच से पृथक् रहता है, इसी तरह मैं भी दढ़ संकल्प करता हूँ कि (आहम्) मैं सदा (सर्वेगा) सब प्रकार के (पाप्मना) पाप से (यहमेगा) तथा रोग से (वि) अलग रहुँगा, (आयुषा) जम्बी आयु से (सम्) युक्त रहुँगा।

देवता कभी बृढ़े नहीं होते। जब देखो उसी तरह अपने कार्य करते हुए दिखाई देते हैं। मनुष्यों में भी जो देवता हैं, वे भी बढ़े नहीं होते। गोतम, कसाद और व्यास ऐसे देवता थे। ब्राज से हजारों वर्ष पूर्व जैसा उनका यौवन था, वैसा ही ब्राज भी है। राम ब्रौर कृष्ण देवता थे, ब्रभी तक वे बृढ़े नहीं हुए। जब तक सूर्य ग्रौर चन्द्र का प्रकाश बना रहेगा, वे बृढ़े नहीं होंगे । श्रिय़ में संकोच नहीं होता। कपडे को लगाओ, लकड़ी को लगाओ, राज-भवन हो या भोंपड़ा हो, वह सब को एक जैसे भस्म कर देती है। ऊच श्रौर नीच की इस के दरबार में भेद भावना नहीं पायी जाती । श्राग्नि से कौन नित्य शिक्ता ग्रहण करते हैं ? जिन के यहां प्रति दिन अग्निहोत्र होता है। वे वही जन होंगे, जो उत्तम २ घृत ब्रादि पदार्थों को जलाने से संकोचन करेंगे, जो लम्बे चौडे हिसाब नहीं करेंगे। जिनसे जितना वन पड़ता है, सच्चे भाव से युक्त होकर करने का ही यत्न करेंगे ।

देवताओं का सदा युवा रहना और श्राग्नि का संकोच से
 श्रालग रहना स्वभाव-सिद्ध है। इन में परिवर्त्तन नहीं होसकता।

इसी तरह प्रत्येक नर नारी सदा यह भावना किया करें कि हम स्वभाव से ही पाप तथा रोग से मुक्त तथा दीर्घ आयु आदि स्वास्थ्य के चिह्नों से युक्त हैं। नित्य ऐसा करते रहने से जब कभी कोई पाप-विचार आक्रमण करना चाहेगा, मन उसे तुरन्त रोक देने की ओर लग जावेगा। यदि कभी लताड़ हो भी गयी, तो खड़ा होने में कोई चिर नहीं लगेगा। पुनः उत्साहित होकर, मन उसी तरह सहायक बना रहेगा। इस ज्योति के ऐसे ही जगते रहने से सब प्रकार का अन्धेरा दूर ही रहेगा। इस भावना को दृढ़ करने के लिए इस के आगे वेद कई उदाहरण देकर समसाता है। उन्हें अब संस्तेप से तुम्हारे सामने रखता हूं।

\* (२६) व्यात्यी पवमानो वि शकः पापकृत्यया। व्यश्हं सर्वेग पाष्मना वि यक्ष्मेण समायुषा ।।१७२॥ ॥—२॥

(पवमानः) पवित्र करने वाला (ग्रात्यां) पीड़ा से श्रौर (शकः) शक्ति वाला (पापकृत्यया) पापाचरण से (वि) पृथक् २ रहता है। ऐसे ही मैं भी—इत्यादि पूर्ववत्।

पीड़ा किसी पदार्थ के शरीर के किसी भाग में रुके रहने से होती है। अच्छी तरह से न पचे हुए पदार्थ यदि अन्दर ही रहें, तो विषात्मक द्रव्य पैदा होता है। उस से भिन्न २ प्रकार के उप-द्रव होकर, भान्ति २ की वेदनाओं से प्राणी कष्ट पाता है। पर पवमान, अर्थात प्रत्येक पदार्थ को अच्छे प्रकार शुद्ध करके प्रयोग करने वाले के शरीर में इस प्रकार का दोष नहीं होता।

ब्रह्म ऋषिः, पाप्महदैवतम्, अनुष्टुप् छन्दः ।

पाप कौन करता है ? जिसमें इतना बलनहीं होता कि विषय वासना या चित्त की चंचलता को रोक सके। काम, क्रोध आदि के वेगों का शिकार प्रायः दुर्बल जितना होते हैं, उतना वीर-पुरुष नहीं होते। वे सदा पाप से उठे रहते हैं। तभी तो शक अर्थात शक्ति वाला कोई व्यक्ति कहला सकता है। जैसे यह दोनों बातें ठीक हैं, ऐसे ही मेरे अन्दर भी पूर्व वर्णन किया हुआ स्वभाव बना रहे।

\* (३७) वि ग्राम्याः पश्चव आरण्यैर्व्यापस्तृष्णयासरन् । व्यश्हं सर्वेण पाष्मना वि यक्ष्मेण समायुषा ॥१७३॥

॥—३॥

(ब्राम्याः) पालत् (पशवः) पशु (ब्रारग्यैः) जंगली पशुत्रों से (ब्रलग रहते हैं) तथा (ब्रापः) जल (तृष्ण्या) प्यास से सदा (वि-ब्रसरन्) ब्रलग वहते हैं। ऐसे ही में भी-इत्यादि पूर्ववत्।

पालत् थ्रौर शिकारी पशु स्वभाव से श्रलग रहते हैं। जहां जल सामने वह रहा हो, वहां कोई प्यास से दुःखी नहीं होसकता। जैसे यह स्वभाव सिद्ध है, वैसे ही मैं भी सदा रोग-मुक्त रहूं।

† (३८) वीरेमे द्यावापृथिवी इतो विपन्थानो दिशं दिशम्। व्यश्हं सर्वेण पाप्मना वि यक्ष्मेण समायुषा॥१७४॥

11—811

(इमे) यह (द्यावापृथिवी) द्यु-लोक और पृथिवी (वि-इतः)

ब्रह्म ऋषिः, पाप्महदैवतम्, अनुष्टुप् छन्दः ।

<sup>🕆</sup> ब्रह्म ऋषिः, पाप्महदैवतम्, भूरिज् अनुष्टुष्ः छन्दः ।

सदा अलग रहते हैं, (दिशं-दिशम्) भिन्न २ दिशाओं में जाने वाले (पंथानः) मार्ग सदा अलग २ रहते हैं। ऐसे ही मेरे से रोग सदा अलग रहे।

पूर्व और पश्चिम को जाने वाले मार्गों का परस्पर क्या मेल ? पेसे ही में अविनाशी, नित्य शुद्ध, मेरे पास रोग ने आ कर क्या लेना है ?

\* (३९) त्वष्टा दुहित्रे वहतुं युनक्तीतीदं विश्वं भ्रुवनं वि याति। व्य१हं सर्वेण पाप्मना वि यक्ष्मेण समायुषा ॥१७५॥

—- kli

(त्वष्टा) सब का बनाने वाला, सूर्य (दुहित्रे) अपनी लड़की, उषा के लिए (वहतुम) रथ को (युनिक्त) जोड़ता है, (इति) इसे देखकर (विश्वमा सारा (भुवनम) संसार (वि-याति) अपने २ मार्ग पर चल पड़ता है। ऐसे ही जब यह निश्चय है कि मैंने रोगी नहीं होना, तो अब रोग को अपने अलग मार्ग पर चला जाना चाहिये।

ज्यों ही प्रातः काल की पोह, फटती है, श्रौर पूर्व की लाली ऊपर उठती २ सुनहरी रंग में बदलती हुई गुम होजाती है, सोया हुश्रा संसार अपने २ कामों में लग जाता है। जैसे यह स्वामा-विक है, ऐसे ही मेरा सदा स्वस्थ रहना भी स्वामाविक होना चाहिए। इस प्रकार यह सुक्त श्रागे भी चला चलता है। पर श्रव इस समय श्रौर नहीं सुनाऊंगा। बहुत बातें श्राप सज्जनों ने सुन ली हैं। बहुत चिर होगया है। इनका खूब मनन करो।

ब्रह्म ऋषिः पाप्महदैवतम्, विराट् प्रस्तार-छन्दः ।

सत्य०—क्या महाराज ! यह विषय पूरा होगया है ?

महा०—नहीं ! पर हमें समय के अनुसार ही तो काम करना चाहिए ! शेष कल पूरा कर दिया जावेगा । आज मैंने आप के सामने संदोप से चिकित्सा के सम्बन्ध में भिन्न २ वार्त वतलाते हुए वैद्यकी शक्ति, ओषधियोंकी शक्ति तथा मानसिक चिकित्सा के विषय में मुख्य-रूप से वेद का सन्देश सुनाया है । कल भी इसी विषय का दूसरा भाग आप के सामने आवेगा । अब जाइए, नमस्ते ।

इति द्वितीये शरीर-सन्देशे चतुर्थ उच्छ्वासः ॥

श्रादितः सप्तम उच्छ्वासः ।



## पंचम उच्छ्वास ।

## वैदिक चिकित्सा।

( उत्तरखण्ड )

मा०—महाराज, मुक्ते बड़ा शोक है कि कुठ कष्ट के कारण मैं कल ग्रमृत-पान नहीं कर स्का । सुना है कल तो श्रापने वैद्यक विद्याका स्रोत वेद-भगवान से बहाकर दिखा दिया।

वस्तु०—विल्कुल ठीक । पर तुम्हें कैसे पता लगा ?

मा०—वैद्य जी जो श्राये थे। यहां से उठकर जब वह गये, तो उनकी श्रवस्था देखने वाली थी। मेरे पूछने पर यही कहने लगे कि में निहाल हो गया हूं। मायाराम, तुम सुभागे हो, जो ऐसा उपदेश सुन, रहे हो। में पीछे काम इसी तरह छोड़ कर चला श्राया हूं, नहीं तो कुछ दिन श्रौर श्रवश्य ठहरता।

महा०-क्या वह चले गये हैं ?

मा०—जी हां। वह आपसे विनय पूर्वक 'नमस्ते' कह गये हैं।

महा०—बहुत अच्छा। प्रियवरो, आज उसी विषय-सम्बन्धी थोड़े से मन्त्र और सुना कर, इस प्रकरण को समाप्त कर हुंगा। पहिले भौतिक चिकित्सा के मृल मंत्र रखता हूं। स्मरण रक्खो, जिन जल आदि तत्वों द्वारा चिकित्सा का अब प्रचार हो रहा है, उनके इन गुणों का हमारे पूर्वजों को वैदिक ऋषियों के द्वारा इ ज्ञान प्राप्त हुआ २ था। \* (१) अम्बयो यन्त्यध्वभिर्जामयो अध्वरीयताम् पृत्रतीर्मधुना पयः ॥ १७६ ॥

ऋ०ं १। २३। १६॥

यह जल की धाराएं ( अध्विभिः ) अनेक मार्गों से (यिन्त) वहती हैं, यह (अम्बयः) माता की तरह हमारी रक्ता करने वाली हैं, (अध्विरीयताम) जो लोग जीवन-यज्ञ में हिंसा से रहित होने की कामना करते हैं, उनकी (जामयः) भिगिनियों के समान सहायक हैं, (पयः) जो दूध आदि पीने योग्य पदार्थ हैं, उनके (मधुना) मिठास से (पृञ्चतीः) मुक्त करती हैं।

संसार में जितना सौन्दर्य है जल उसके मृत में है। रंग बरंग के फूल, रसीले ईख थ्रादि पदार्थ तथा पृष्टिकारक दूध ग्रादि सब जल की कीर्त्ति गाते हैं। हमारे शरीर में जल का प्रधान भाग है। इस भाव को वेद की रचना, माता से उपमा देकर थ्रपनी पूर्णता को जतला रही है। कौन चाहता है कि मैं मर जाऊं। यह जीवन एक वड़ा भारी यक्ष समभो। इसके विध्वंस को यदि रोकना चाहते हो, श्रोर इसे निर्विध्न सिरे तक पहुंचाना चाहते हो, तो जल देवता को इसी तरह श्रपना सहायक समभो, जैसे भाई के लिए बहिन होती है। कितने स्नेह तथा प्रेम का सम्बन्ध है! कितना इस उपमा में मृदु रस भरा हुश्रा है! क्या जल चिकित्सा का इस से श्राधिक सुन्दर कविता की भाषा में वर्णन हो सकता है?

<sup>\*</sup> मेघातिथिः काण्व ऋषिः आपो ( जलं ) देवता, गायन्री छन्दः ।

लोगों ने इस विद्या पर मनों काग़ज़ काला कर डाला हिं अमेरिका में इस समय अनेक विभागों में बट कर इस विद्या के पिगड़त साहित्य लिखते और अनुभव प्राप्त करते हैं। पर उन सब की सिमालित सम्मित में इतना बल नहीं है, जितना इस कोटी सी भाव से भरी हुई उपमा में है। वस्तुतः जहां निद्यां बहती हैं, वहां सब पदार्थों में मिठास अधिक होता है। प्यारो, तुम्हारे पूर्वज इस रहस्य को ठीक समभ कर ही निद्यों के प्यारे थे। अब भी कहीं २ कोई बृद्ध माता अपने पुत्र से यह कहती हुई तुम सुन सकोगे कि मुक्ते यहां न मरने देना। नदी के किनारे ही मेरा दाह-कर्म करना। कितना दुःख है कि ऐसी देवियां अब हमारे मध्य से बड़ी जल्दी २ उठती चली जाती हैं!

\* (२) अमूर्या उप सूर्ये याभिर्वा सूर्यः सह। ता नो हिन्वन्त्वध्वरम् ॥ १७७॥ — १७॥

(याः) जो (ग्रमः) वह जल (उपसूर्ये) सूर्य के समीप (वा) ग्रौर (याभिः) जिनके (सह) समीप (सूर्यः) सूर्य है, (ताः) वह (नः) हमारे (ग्रध्वरम्) यज्ञ की (हिन्यन्तु) पूर्णता को प्राप्त करावें।

मेघ तथा वाष्प-रूप में जल पृथिवी से उठकर, सूर्य की किरणों के सम्पर्क से विशेष प्रभाव से युक्त हो जाता है। उसको ठीक २ प्रयोग करके, मनुष्य, जीवन को पूर्णतया

मेघातिथिः काण्व ऋषिः, आपो ( जलं ) देवता, गायत्री छन्दः ।

आनन्द-पूर्वक व्यतीत कर सकता है। भिन्न २ प्रकार के रोगों का उस पर आक्रमण नहीं हो सकता।

\*(३) अपो देवीरुपह्वये यत्र गावः पिवन्ति नः । सिन्धुभ्यः कर्त्वं हविः ॥ १७८ ॥ —१८ ॥

(ग्रपः देवीः) दिव्य जल को (उपह्लये) हम श्रपने पास बुलाते हैं, जिस के द्वारा (नः) हमारी (गावः) सृमि तथा पशु (पिवन्ति) प्यास बुक्ताते हैं। (सिन्धुभ्यः) वहते हुए जलों के प्रति (हविः) ग्रहण करने की क्रिया (कर्त्वम्) करनी चाहिए श्रर्थात उन का ठीक २ प्रयोग करना चाहिए।

श्राज पद्मास वर्ष पूर्व जहां मरुभूमि थी, करीर श्रीर कीकर को छोड़ कर श्रीर कुछ उगता ही न था, डाक जातियों का प्रिय निवास-स्थान था, सभ्यता नाम को भी न घुंस सकी थी, उस जंगल में नहरों ने मंगल कर दिया है। यह बहते हुए जलों की सची पूजा है। मूर्ख उन के श्रागे माथा रगड़ते श्रीर गुड़ तथा श्राटा छोड़ते हैं। ऐसा करने से वे न केवल श्रपना जीवन व्यर्थ खाते हैं वरन श्रपने पूर्वजों के चमकते हुए नाम पर भी बट्टा लगाते हैं।

† (४) अप्सस्व ब्लिंग्स्य भेषजमपाम्रुत प्रशस्तये । देवा भवत वाजिनः ॥ १७९ ॥ — १६॥

मेघातिथिः काण्व ऋषिः, आपो (जलं) देवता, गायत्री छन्दः ।

<sup>†</sup> मेघातिथिः काण्व ऋषिः आपो ( जलं ) देवता, पुर उष्णिक् छन्दः ।

(ग्रप्तु ग्रन्तः) जल के भीतर (ग्रमृतम्) ग्रमृत है. (ग्रप्तु) जल में (भेषजम्) रोग-निवारक शक्ति है, (ग्रपाम्) जल की (उत्) ही (प्र-शस्तये) उत्तम कीर्ति के लिए (देवाः) हे विज्ञानियो, (वाजिनः) बलवान् (भवतः) बनो।

ज्यों २ विद्या-रिसकों ने जल के लाभों को समभते हुए उस के ठीक प्रयोग से अपने रोगों को दूर किया तथा अन्य प्रकार का सुख पाकर बल प्राप्त किया है, जल की स्तुति ही सबैत्र होने लग गयी है। अब कौन वैद्य है, कौन डाक्टर है, जो जल-चिकित्सा के प्रति थोड़ा बहुत मान का भाव नहीं रखता? पर वेद का गौरव कितना है? यह हमारा आदि प्रन्थ है और बात वह बतलाता है, जो आज बड़ी कठिनता से, चिर काल के अनुभव के पीठ़े जगत जानने की इच्छा करता है।

\* (५) अप्सु मे सोमो अत्रवीदन्तर्विश्वानि भेषजा।
अग्निं च विश्वशम्भुवमापश्च विश्वभेषजीः ॥ १८०॥

–ર૦ ૫

(सोमः) सब के मन में झान-रूप प्रेरणा करने वाले प्रभु ने (मे) मुफे (अववीत) बतला दिया है कि (अपसु, अन्तः) जल के अन्दर (विश्वा) सारी (भेषजा) ओषिधयां हैं (अग्निम, च) और आग को (विश्व-शम-भुवम) सर्वत्र कल्याण करने वाली (च) तथा (आपः) जल (विश्वभेषजीः) सब का इलाज करने वाला है, यह (भी कहा है)।

मत समभो कि श्रक्ति केवल जलाती है, सब रोगों को

<sup>\*</sup> मेघातिथिः काण्व ऋषिः आपो ( जलं ) देवता, अनुष्टुप् छन्दः ।

दूर करके, शारीरिक स्वास्थ्य प्रदान करके, शांति भी देती है। तुम्हें पता है किस तरह एक वार विलायत में आग लग जाने से ही महामारी प्लेग का बीज नाश हो गया था। अनुभव बतलाता है कि हमारे सब से बड़े वैद्य इस पृथिवी पर यही दो देवता, जल और अग्नि हैं।

\*(६) आपः पृणीत भेषजं वरूथं तन्वे३मम।
ज्योक् च सूर्यं दशे॥ १८१॥ —२१॥

(ब्रापः) हे जल (मम) मेरे (तन्वे) शरीर के लिए (बरूथम्) रोग-विनाशक (भेषजम्) इलाज को (पृणीत) पूर्ण करो, ताकि मैं सर्वथा स्वस्थ हो जाऊं (च) ब्रौर (ज्योक्) चिर काल तक (सूर्य) सूर्य को (दशे) देखने के लिए शक्ति वनी रहे।

सत्य०—महाराज, क्या यह जल आदि पदार्थ हमारी भान्ति सुनते और हमारी प्रार्थनाओं को स्वीकार करते हैं ?

महा० नहीं, यह वैदिक-शैली है। यह कविता की भाषा है। तुम्हारे सामने शुद्ध निर्मल नीर वह रहा हो। तुम्हें उस के लाओं का पूर्ण ज्ञान भी हो। तुम अकले उस के तट पर खड़े हो। विचार करते २ यदि सामने उपस्थित विषय के सम्बन्ध में तुम्हारी जिह्ना हिलेगी, तो तुम्हीं बतलाओ, तुम किस प्रकार का वाक्य बोलोगे?

सत्य०—महाराज, क्योंकि वहां दूसरा कोई सुनने वाला न होगा, श्रौर में श्रपने श्राप को ही सुनाता हुग्रा जल के

मेघातिथिः काण्व ऋषिः, आपो ( जलं ) देवता, प्रतिष्ठा छन्दः ।

गुणों का वर्णन करूँगा, जैसे अभी कई मन्त्र आपने भी सुनाये हैं।

महा०—कल्पना करो कि तुम कुछ रोगी भी हो। वैद्य के निर्देश के अनुसार ही तुम वहां घम रहे हो और शुद्ध जल के दो घुएट भी भर लेते हो। अब किस प्रकार बोलोगे ?

सत्य०—अव मुक्ते अपने स्वास्थ्य का मुख्य विचार होगा। मेरी प्रवल इच्छा जल को जगा २ कर सुनाना चाहेगी। और मैं कहूंगा कि हे जल द मेरी रज्ञा कर सकता है।

महा०—जब साधारण व्यक्ति अपने ध्यान में मझ होकर इस प्रकार शब्द बोलता है, तो फिर ऋषियों को तो अवश्य इसी रचना की ओर अन्दर से प्रेरणा होनी चाहिये। तुम्हें पता होना चाहिये कि यह काव्य की उत्तम कोटि का लक्तण गिना गया है। जिन कि सम्राटों ने नगरों के बन्द जीवन से बाहिर निकल कर, खुले मैदानों में, पर्वतों के ऊपर, निद्यों के तट पर, चांद की चांदनी में तथा और किसी प्रकार की स्वामाविक परि-स्थिति में किवता की है, उनकी वाणी ऐसे ही चली है।

मा०—ग्रौर, यह जो कहते है कि इन सब में पृथक्र चेतन देवता हैं, उन से यह प्रार्थनाएं की जाती हैं, क्या सर्वधा भ्रम ही है ?

महा०—कुछ समभ लो। जो बात थी, बता दी है। जब से हमने स्वतन्त्र जीवन का आनन्द छोड़ा है, नियत कर्म-काग्रड के बे-ढब चक्र में अन्धाधुन्द फंसे हैं, तभी से वेद का स्वाभाविक क् अर्थ भी हमसे परे चला गया है। चेतन पूजनीय देव एक पर- ब्रह्म है। शेष सब देवता उस की विभृतियां हैं। जब हम पकान्त में इनके साथ रमण करते हैं, तो पूर्वोक्त प्रकार से इन्हें बुजाते, इनके साथ हंसते, कूदते और इनके आगे ही अपने हृदय के भावों को प्रकट करते हैं। इन भावों को सदा अपने मन में रख कर वेद के पवित्र उपदेश से अपने ज्ञान को बढ़ाओ, अस्तु तुम्हारे सामने इसी प्रकार और मन्त्र रखता हूं।

\*(७) ओमानमापो मानुषीरमृक्तं धात तोकाय तनयाय शंयोः। यूयं हि ष्ठा भिषजो मानृतमा विश्वस्य स्थातुर्जगतो जनित्रीः॥ १८२॥ ऋग् ६। ४०। ७॥

(श्रापः) हे जल-धाराश्रो, (तोकाय) पुत्र (तनयाय) पौत्र श्रादि सन्तान के लिए (श्रोमानम्) ऐसी रत्ता (धात) धारण् करो, जिसे (श्रमुक्तम्) कोई छेड़ न सके, (शम्) रोगों को जो शान्त करने वाली तथा (योः) श्राने वाली व्याधियों को दूर भगाने वाली हो (यूपम्) तुम ही (हि) क्योंकि (मानुषीः) मनुष्य से सदा हित करने वाली (भिषजः) उसके लिये वैद्य के स्थान पर हो। तुम (मातु-तमा) माता के सर्वोत्तम गुणों से युक्त हो। तुम (विश्वस्य) सारे (जगतः) चर श्रौर (स्थातुः) श्रवर संसार की (जनित्रीः) उत्पत्ति में सहायक हो।

जल के उचित प्रयोग से दो लाभ इस मन्त्र में बताये गये हैं। जो मनुष्य नित्य स्नानादि से बाह्य शुद्धि को करता हुआ, स्रावश्यक परिमाण में शुद्ध जल को पीकर अन्दर की नस,

<sup>\*</sup> ऋजिश्वा ऋषिः, विश्वेदेवा ( जलं ) देवता, त्रिष्टुप् छन्दः ।

नाड़ियों को अनुचित ताप और द्वाव से बचाये रखता है, उस से रोग अधिक मित्रता गांठने का साहस ही नहीं करता । जब कभी रोग सिर पर आ भी धमके, तब भी जल द्वारा उस का अनेक प्रकार से निवारण हो सकता है। जैसे माता का स्नेह कभी भी कठोरपन से दूषित नहीं होता, वसे ही जल चिकित्सा सदा शान्ति तथा मिठास से युक्त रहती है। घोर से घोर रोग की दशा में भी चित्त घबराता नहीं।

\*(८) सिन्धुपत्नीः सिन्धुराज्ञीः सर्वो या नद्यः १स्थन । दत्त नस्तस्य भेषजं तेना वो अनजामहै ॥१८३॥ अथर्व ६। २४।३॥

हे निदयो, जिन का (सिन्धु-पत्नीः) समुद्र पित तथा (सिन्धु-राज्ञीः) राजा है, (याः) जितनी तुम (सर्वाः) सारी (नद्यः) निदयां (स्थन) हो (नः) हमें (तस्य) सर्व प्रकार के रोग की (भेषजम्) द्यौषध (दत्त) दो, (तेन) तभी हम (दः) तुम्हारी सहायता से (भुनजामहै) ठीक प्रकार से भोजन आदि का भोग कर सर्केंगे।

वेद के सामने गन्दे पानी से भरी हुई निदयां नहीं । यह हमारी थ्राज कल की बड़ी चड़ी हुई सभ्यता का दोष है कि हम इन्हें थ्रपने लाभ के लिए भी ठीक नहीं रख सकते । ऊपर पर्वतों में निदयों का जल, क्या सुन्दर, मीठा तथा स्वास्थ्य-प्रद होता है।

कंताति ऋषिः अब्देवता अनुष्दुभ् छन्दः ।

समुद्र निद्यों का पित है। वही इन की रहा करता है। उसी का जल वाष्प बन कर ऊपर चढ़ता और फिर पवेतों पर बरसता है। वही सरों और पोखरों के रूप में प्रकट होकर निदयों का स्रोत बन जाता है। समुद्र इनका राजा भी है। तभी तो दिन रात अपनी सारी पृंजी उसी के कोष में ला २ कर डालती रहती हैं।

सव पदार्थों को बराबर करके, पेट में पकाकर रस रूप बनाना जल की सहायता से ही होता है। जिस समय हमारे अन्दर जल कम जाता है, गर्मी बढ़ जाती है। जिह्ना सखने जगती है। खटास पैदा हो जाती है। माथे में चक्र आने लगते हैं। और अनेक प्रकार के उपद्रव खड़े हो जाते हैं।

\* (९) शंन आपो धन्वन्याः २ श्रम्भ आसृताः शिवा शंनः खनित्रिमा आपः श्रम्भ याः कुम्भ आसृताः शिवा नः सन्तु वार्षिकीः ॥ १८४॥ अथर्व १। ६। ४॥

(नः) हमारे लिए (धन्वन्याः) रेतीले स्थान के जल, (अनुष्याः) जल-प्रधान स्थान के जल, (खनित्रिमाः) कुएं गादि के रूप में भूमि से निकले हुए जल, (कुम्मे आभृताः) हि आदि पात्रों में भर कर रखे हुए जल और (वार्षिकीः) गर्षा के जल (शम्) कल्याणकारी हों।

इस मन्त्र में जल को एक ग्रौर प्रकार से पांच भेदों में प्रकट किया है। वैद्य लोग भली भांति इस बात को जान सकते

<sup>े \*</sup> सिन्धुद्वीपं ऋषिः, स्वास्थिक देवता, पथ्यापङ्क्ति छन्दः ।

हैं कि किस मनुष्य के लिए कब, कौन सा जल गुणकारी हो सकता है। पर इस में कोई सन्देह नहीं कि इन जलों के गुण में बड़ा अन्तर पाया जाता हैं। इस मन्त्र में वर्णन किये हुए जल का जिन प्रदेशों में मुख्य प्रयोग होता है उनके रहने वालों को देखते ही इस बात का परिचय मिल जाता है। इन मुख्य विभागों के आगे फिर सैकड़ों भेद हैं। उदाहरण के लिय पात्र की बात ही ले लो। मिट्टी, लोहे, तांबे, जस्त, सोने आदि के बने हुए पात्रों में भर कर रखने से जल के गुण में भेद हो जाता है। भूमि को खोद कर जो जल निकाला जाता है, वह भी भिन्न र प्रकार के गुणों से गुक्त होता है। यह वैद्यों का काम है कि अपने अनुसन्धान से अनुभव प्राप्त करें। पश्चिम के लोगों की तरह इस ओर हमारे विद्वानों को भी लगना चाहिए।

\* (१०) अपचितः प्रपतत सुपर्णो वसतेरिव। सर्यः कृणोतु भेषजं चन्द्रमा वोपोच्छतु ॥ १८५॥ ष्रथर्व ६। ५३।१॥

( ग्रप-चितः ) हे हानिकार व्याधियो, ( प्र पतत ) दूर भाग जाश्रो, (इव ) जैसे (सु-पर्गः) तेज उड़ने वाला पत्ती (वसतेः) ग्रपने घोंसले से निकल जाता है। (सूर्यः) सूर्य (भेषजम्) इलाज (कृणोतु) करे (वा) तथा (चंद्रमाः) चन्द्र (उप-उच्कृतु) समीप हो कर प्रकाश करे।

सूर्य और चन्द्र की किरणों का जिस शरीर पर निरन्तर खुला प्रभाव होता रहता है, उसके अन्दर रोग को अनुकूल

<sup>\*</sup> अंगिरस् ऋषिः, मन्त्रोक्ता देवता, अनुष्दुभ् छन्दः।

परिस्थित नहीं मिजती। सर्य की घूप से पूर्व और पश्चिम के खोगों ने थोड़ा बहुत इलाज के अन्दर लाभ उठाने का यल किया है। पर अभी बहुत कुछ करना है। रिश्मयां गर्म होती हैं और चान्द की किरणें ठएडक की पेदा करती हैं। अभी तक चन्द्र-चिकित्सा के विषय में हमारा अनुभव न होने के बराबर है। इन दोनों प्रकार की किरणों के मेल से किस तरह शरीर में बिजली सी पदा होती है और उस से किस तरह भिन्न र रोगों को दूर किया जा सकता है, यह अभी जानना है। क्या तुम अनुभव नहीं करते कि वेद में इस प्रकार के सदम और संचिन्न संकेतों का पाया जाना एक असाधारण महत्त्व की बात है? चन्द्र का समीप प्रकाश तब ही हो सकता है जब खुले स्थान पर वस्त्र खोल कर उसकी किरणों को प्रहण किया जावे। अभि और सर्य रोगों के अनेक प्रकार के कीड़ों का नाश करने में बड़े सहायक हैं।

वस्तु०—महाराज, क्या वेद में रोग-जन्तुश्रों का भी वर्णन पाया जाता है ?

महा०—मूल रूप से श्रवश्य मिलता है श्रौर उन के इलाज को भी वहां देखकर वेद का गौरव प्रतिष्ठित होता है। इसी विषय को श्रव मैंने छेड़ना था। सुनोः—

\* (११) ये किमयः शितिकक्षा ये कृष्णाः शितिबाहवः। ये के च विश्वरूपास्तान् क्रिमीन् जम्भयामासि॥ १८६॥ अथर्व ४। २३। ४॥

कण्व ऋषिः, इन्द्र देवता, अनुष्टुभ् छन्दः ।

(ये) जो (क्रिमयः) कीड़े (शिति-कत्ताः) नीली बग़लों वाले, ( कृष्णाः) कालेरंग वाले, ( शिति-बाहवः) नीली भुजाओं वाले (ये के च) और, और भी सारे (विश्व-स्त्पाः) भिन्न २ श्राकारों वाले हैं (तान्) उन सब का (जम्भयामिस) नाश करते हैं।

कुछ रोग-जन्तु दिखाई भी नहीं पड़ते। पर सूर्य की किरणों से वह नहीं छिप सकते, सूर्य किस प्रकार उनको नाश करता है, यह श्रगले मन्त्र में कहा है—

\* (१२) उत् पुरस्तात् सूर्य एति विश्वदृष्टो अदृष्टहा। दृष्टांश्र सन्दृष्टांश्र सर्वाश्र प्रमृणन् क्रिमीन् ॥ १८७ ॥

(पुरस्तात) पूर्व दिशा में (सूर्यः) सूर्य (उत-पति) उदय होता है। (विश्व-दृष्टः) सब उस को देखते हैं। (श्रदृष्ट्हा) जो सूद्भ रोग-जन्तु हमें दिखाई नहीं देते, उन्हें नष्ट करता है (दृष्टान्) दिखाई देने वालों को (झन्) मारता हुआ (च) (श्रदृष्टान्) न दिखाई देने वाले (सर्वान्) जितने प्रकार के भी हैं, उन सब (क्रिमीन्) जन्तुओं को (प्रमृण्न्) नष्ट करता हुआ सूर्य उदय होता है।

† (१३) सर्वेषां च क्रिमीणां सर्वासां च क्रिमीणाम्। भिनद्म्यश्मना शिरो दहाम्यग्निना ग्रुखम् ॥ १८८ ॥ —१३॥

<sup>\*</sup> कण्व ऋषि, ऐन्द्र देवता, अनुष्टुभ् छन्दः।

<sup>†</sup> कण्व ऋषिः, इन्द्र देवता, विराज् छन्दः।

(सर्वेषाम् किमीणाम्) सारे नर जन्तुओं तथा (सर्वासां किमीणाम्) सारी मादा जन्तुओं का (शिरः) सिर (अश्मना) पत्थर के समान दवाव डाजने वाले पदार्थ से (भिनिष्का) कुचलता हूँ (अग्निना) अग्नि द्वारा (मुखम्) उनके सर्व-नाशक मुख को (दहामि) भस्म कर डालता हूँ।

जब तक इस प्रकार के शत्रुद्यों का नाश न किया जावे, तब तक कल्याण नहीं हो सकता। द्यग्नि का प्रभाव बताकर पुनः एक द्यौर मंत्र सुनाता हूँ।

\* (१४) उत् सूर्यो दिव एति पुरो रक्षांसि निजूर्वन् । आदित्यः पर्वतेभ्यो विश्वदृष्टो अदृष्टहा ॥ १८९ ॥ श्रथर्व ६ । ४२ । १ ॥

(विश्वदृष्टः, ग्रदृष्ट्हा) सब को दिखाई देने वाला, ग्रदृश्य रोग-जन्तुओं को मारने वाला (ग्रादित्यः) नाश-रिहत (सुर्यः) सूर्य (दिविः) द्यु-लोक से (पर्वतेभ्यः) पर्वतों से (उत-पति) उदय होता है (पुरः) ग्रपने ग्रागे २ (रज्ञांसि) नाना प्रकार के रोग-क्रिमियों को (निज्वन) नष्ट करता जाता है।

ज्यों २ सूर्य चढ़ता जाता है, उसका प्रकाश ग्रधिक तीव होता जाता है, त्यों २ सब विषेले किमि उसके ताप को न सह कर तड़पते हुए मर जाते हैं। तपदिक, प्लेग, विष्वचिका, हैज़ा, ग्रादि भ्यंकर रोगों के बीज को सूर्य ही नाश करता है। सूर्य

कण्व ऋषिः, इन्द्र देवता, विराज् छन्दः।

की धूप में बैठना तथा टहलना नये जीवन को ले झाना है। सूर्य, जल, वायु द्वारा चिकित्सा पर पैसा भी नष्ट नहीं होता और लाभ ही लाभ होता है। मर्यादा के अनुसार इन तत्वों को सेवन करने से मनुष्य दीर्घायु को लाभ कर सकता है। यह हमारे पूर्व ऋषियों की महिमा है कि उन्होंने इस स्वाभाविक, खुले जीवन को धर्म के रूप में उपस्थित किया।

सत्य०—महाराज!साधु, महात्मा प्राणायाम की बड़ी महिमा गाते हैं। क्या इसके द्वारा भी रोग नष्ट हो जाता है।

महा०—ग्रभी मैंने भौतिक चिकित्सा का वर्णन करते हुए, ग्रुद्ध वायु के सेवन की ग्रावश्यकता बतायी थी। प्राणा-याम के द्वारा हम वस्तुतः ग्रपने फेफड़ों को स्वास्थ्यप्रद तथा जीवन के ग्राधार-भृत वायु से स्नान करा देते हैं। इस विद्या के महत्त्व को ग्रव पश्चिम के लोग भी समभने लगे हैं। प्राणवल को बढ़ा कर नया जीवन पैदा होता है, इसे न केवल भारतीय ऋषि जानते ही थे, वरन ग्रपने ग्राचरण में लाकर उत्तम फल को लाभ भी करते थे। वेद में इसका मृल पाया जाता है। बड़ी सुन्दरता से प्राणा शिक के गौरव को वहां पर प्रकट किया गया है। कुछ मंत्र सुनाता हूं।

\* (१५) या ते प्राण प्रिया तनूर्यो ते प्राण प्रेयसी। अथो यद् भेषजं तव तस्य नो घेहि जीवसे ॥ १९०॥ अथर्व ११ । ४ । ६॥

भागैव ऋषिः, मन्त्रोक्ता प्राणदेवता, अनुष्टुप् छन्दः ।

है प्राण (या) जो (ते) तेरा (प्रिया) प्यारा (तनः)
निस्तार-रूप स्वरूप है \* (या-उ) थ्रौर, जो (प्रेयसी) थ्रौर
भी प्यारा स्वरूप है (थ्रथ-उ) थ्रौर इस हेतु (यद्) जो
(तव) तेरे ध्रन्दर (भेषजम्) रोग-नाशक वल है (तस्य)
उसे (नः) हममें (धेहि) धारण कर, ताकि (जीवसे)
हम श्रिषक काल पर्यन्त सुख-पूर्वक जी सकें।

प्राण का स्वरूप विस्तार है। जब हम श्वास लेते हैं, तो यह हमारे श्रन्दर भरपूर हो जाता है। इससे हमारा जीवन बना रहता है, और जब प्राण-धारण करने की शक्ति कम होने लगती है, हमारा समय समीप आता है, तो हमें दुःख होता है। पर इससे भी श्रधिक प्यारा स्वरूप प्राग् का वह है, जब यह थ्रौर भी विस्तार-शील होकर, हमारे सब मलों को भरम कर देता है। यह वह भट्टी तपाता है, जिसमें सारे रोग जल जाते हैं। इन्द्रियां शुद्ध होकर धर्म-कर्म में प्रवृत्त हो जाती हैं। यही प्राण के अन्दर नीरोग करने का बल है, जिसे धारण करने की वेद शिज्ञा देता है। गहरा श्वास लेने का स्वभाव पैदा करना वड़ा लाभकारक है। इसती का फैलाव तथा फेफड़ों का बल बढ़ता है। शुद्ध वायु के अधिक मात्रा में अन्दर आने तथा मल-युक्त वायु के श्रिथिक पूर्णता से बाहिर निकलने से, जठराग्नि प्रदीप्त होता है। पचाने की शक्ति उन्नत होती है। भीतर का विषेला द्रव्य प्रथम तो होता ही कम है और जब होता भी है, फट उसका

<sup>\* &</sup>quot;तन्ः" शब्द् का योगिक अर्थ किया गया है।

भेदन हो जाता है और वह शरीर से बाहिर चला जाता है। धन्य हैं आर्य ऋषि, जिन्होंने वेद के इस भाव को प्रहण करके, नित्य सन्ध्योपासना का प्राणायाम को भी एक अंग बना दिया है। सज्जनो, आप प्रत्येक बात में उनकी दीर्घ-दर्शिता का परिचय पाओगे। प्राण के विस्तार को अगले मंत्र में फिर बताया है।

\* (१६) प्राणः प्रजा अनु बस्ते पिता पुत्रमिव प्रियम् ।
प्राणो ह सर्वस्थश्वरो यच प्राणित यच न ॥ १९१ ॥

-- 80 II

प्राण (प्रजाः अनु) सब प्रजाओं को पूर्णतया (वस्ते) †
अपनी द्वाया में रखता है, (इव) जैसे (पिता) अपने प्रिय
पुत्र को अपनी द्वाया में रखता है। (ह) यह निश्चय है कि
(यत च)चाहे कोई वस्तु (प्राणित) श्वास लेती है। यत
च) और चाहे कोई (न) नहीं लेती (प्राणः) प्राण (सर्वस्य)
सब का (ईश्वरः) स्वामी है।

सव प्रांणियों का उत्साह और कर्म में चतुराई प्राग्य-बल पर निर्भर समभो। सब इन्द्रियों की शक्ति भी इसी से होती है। जब यह दुर्बल होने लगता है, आंखें पथराने लगती हैं, कानों में सांप २ होने लगती है, गला खंखता है और मुंह में

भागव ऋषि, मन्त्रोक्ता प्राणदेवता अनुष्टुभ् छन्दः।

<sup>ं</sup> हमारे एक लेखक ने (अनु-वस्ते)=पीछे रहता है, यह अर्थ किया है। अनु कर्मप्रवचनीय है और यह क्रिया आच्छादन करने के अर्थ में प्रयुक्त होती है अतः यह अर्थ ठीक नहीं है। पिता और पुत्र की उपमा ने उन्हें ऐसा कराया प्रतीत होता है। पर यह अनावश्यकतया अग्रुद्ध ही समझना चाहिए।

भाग थ्रा जाती है \* । वेद पिता थ्रौर पुत्र के स्नेह से पूर्ण सम्बंध से उपमा देकर प्राण थ्रौर उस की प्रजा-रूप शेष इन्द्रियों के परस्पर सम्बंध को बड़ी सरलता थ्रौर बल के साथ प्रकट करता है। वायु-रूप प्राण सारे जगत के जीवन का श्राधार है। जो तुम्हें श्वास लेते हुए दिखाई पड़ते हैं, थ्रौर जो निर्जीव प्रतीत होते हैं, सब पदार्थ वायु का थ्राश्रय लिये हुए हैं। मत समभो, कि पत्थर वा मिट्टी का टुकड़ा भी वायु के प्रभाव से कभी श्रन्य हो सकता है प्राणियों का तो वह जीवन है ही।

्रें (१७) अपानित प्राणित पुरुषो गर्भे अन्तरा। यदा त्वं प्राण जिन्वस्यथ स जायते पुनः ॥ १९२ ॥ — १४॥ पुरुष श्वास को बाहिर फैंकता और फिर (गर्भे अन्तरा) पपने अन्दर प्रहण करता है। हे प्राण (यदा) जब (त्वम्) प्रा (जिन्वसि) पुष्ट होकर शरीर की शक्ति को बढ़ाने लगते हो (अथ) तब (सः) वह प्राणायाम का अभ्यासी (पुनः)

प्राण की पृष्टि से नया जीवन संचार हो जाता है, इस बात को यह वेद-मन्त्र अच्छी तरह बतलाता है। प्राणायाम का अभ्यास करने के लिये साधारण क्रिया का भी उपदेश कर दिया गया है। श्वास को प्रथम बाहिर फैंकना और फिर

नये सिरे से ( जायते ) पैदा होता है।

क्सरे शास्त्रों में इस बात का विस्तार पूर्वक वर्णन किया है। देखो,
 छान्दोग्योपनिषद्॥ १।२।७-९॥

<sup>🕆</sup> भागंव ऋषिः, मन्त्रोक्ता प्राणदेवता, निचृत अनुष्टुप् छन्दः ।

भीतर गर्भ में=अपने अन्दर भरना ही शनैः २ अभ्यास से परि-पक्त होकर प्राणायाम को सिद्ध कर देता है। नये जीवन में हेतु, नये रुधिर का पैदा होकर, निर्विघ्न शरीर में संचार करना है। इस का अभ्यास करके देखो।

\* (१८) यस्ते प्राणेदं वेद यसिश्वासि प्रतिष्ठितः। सर्वे तस्मै बलिं हरानमुध्मिल्लोक उत्तमे ॥१९३॥ —१०॥

हे प्राण (यः) जो (ते) तेरी (इदम्) इस महिमा को (वेद) समक्त जाता है (च) ग्रौर (यस्मिन) जिसमें तुम (प्रतिष्ठितः) ग्रच्झी तरह धारण (ग्रिसि) हो जाते हो, यह ग्रावश्यक है कि (ग्रमुष्मिन्) उस (उत्तमे) उत्तम (लोके) लोक-जीवन की ग्रवस्था में (सर्वे) सब (तस्मै) उसके प्रति (विजिम्) पूजा का (हरान्) उपहार ले जावें।

जो प्राणायाम को सिद्ध करके महातमा बन जाता है, उसके प्रति पूजा का भाव हम में होना चाहिए। वह प्रत्यन्न धर्म-मूर्ति है। उसके पास रहने से हमारे ध्रन्दर भी धर्म का प्रवेश होगा। पुस्तकों का इतना प्रभाव नहीं होता, जितना सान्नात, ध्रनुभव- पूर्ण जीवन का होता है। प्राणायाम की इस सिद्धि का अगले मंत्र में जन्नण बतलाया है—

(१९) यथा प्राण बलिहतस्तुभ्यं सर्वाः प्रजा इमाः। एवा तस्मै बर्लि हरान् यस्त्वा शृणवत् सुश्रवः ॥ १९४॥ —१६॥

भागव ऋषिः, मत्रोक्ता प्राण देवता, अनुष्टुभ् छन्दः ।

हे प्राण, (यथा) जैसे (इमाः) यह (सर्वाः) सारी (प्रजाः) प्रजापं, इन्द्रियां (तुभ्यम्) तुम्हारे प्रति (बिल्रहृतः) बिल लाने वाली-प्रधीन रहने वाली हैं (एव) ऐसे ही (सुश्रवः) हे कीर्ति के बढ़ाने वाले, (यः) जो (त्वा) तुमे (श्र्यवत्) सुनेगा-सिद्ध करेगा (तस्मै) उसके प्रति सब प्रजापं (बिलम्) प्रजा-भाव को (हरान) लेकर उपस्थित होंगी।

जब प्राणायाम का अच्छा अभ्यास हो जाता है, तो प्राण की सहम गित का भी अनुभव होने लगता है। यही प्राण को सुनना कहाता है। यह उच्च कोटि के अभ्यास का एक चिन्ह है। अभी मैंने आप से कहा था कि जब हम श्वास को वाहिर फैंकते हैं, तो सारी वायु बाहिर नहीं चली जाती। अत्यन्त अभाव हो जाने से शरीर में व्याकुलता पैदा हो जाने का भय है। इस बात को वेद क्या सुन्दरता से बताता है।

\*(२०) एकं पादं नोत्खिदाति सिललादंस उच्चरन्। यदङ्ग सतम्रत्खिदेन् नैवाद्य न श्वः स्यान्न रात्री नाहः स्यान्न व्युच्छेत् कदाचन ॥ १९५॥ —२१॥

(इंसः) प्राग्ण-हंस (सिलिलात) देह-सरोवर से (उत्-चरन) बाहिर जाता हुआ (एकम्) एक (पादम्) पांव को (न-उत्खिदिति) नहीं उठाता। (यद्) यदि (अंग) हे प्यारे, (सः) वह (तम्) उसे (उत्खिदेत्) उठा ले, तो (न एव) न ही (अद्य) आज हो, न (श्वः) कल हो, न रात्रि और न (अहः)

<sup>🔭 \*</sup> भार्गव ऋषिः, मन्त्रोक्ता प्राणदेवता, मध्ये ज्योतिर्जगती छन्दः ।

दिन हो श्रौर न (कदाचन) कभी भी (ब्युच्छेत) प्रातः का प्रकाश हो।

जब प्राणान्त हो जाता है, तो फिर सूर्य के उद्य छौर छस्त का कोई अनुभव नहीं हो सकता। जो कार्य कल किया था, वह आज नहीं हो सकता। मृत्यु सारे क्रम को काट कर मनुष्य को हका बका कर देती है। अतः प्राणों की शक्ति बढ़ाते रहना चाहिए।

\* (२१) ऊर्ध्वः सुप्तेषु जागार ननु तिर्यङ् निपद्यते। न सुप्तमस्य सुप्तेष्वनु शुश्राव कथन ॥ १९६॥ —२६॥

प्राण सदा चलता ही रहता है, यह इस मन्त्र में कहा है। (सुप्तेषु) जब अन्य इन्द्रियां सो जाती हैं, प्राण (ऊर्ध्वः) उठा हुआ (जागार) जाग रहा होता है। (ननु) निश्चित रूप से (तिर्यङ्) तिरहा (नि पद्यते) चलता है, † पर (कः—चन) किसी ने (कभी भी) (न) नहीं (शुश्चाव) सुना कि (सुप्तेषु) जब शेष शरीर के अंग सोते हैं, प्राण को भी (सुप्तम्) नींद ने भी घेरा हो।

<sup>\*</sup> भागव ऋषिः, मन्त्रोक्ता प्राण देवता, अनुष्टुभ् छन्दः।

<sup>ं</sup> हमारे छेखक ने इस वाक्य को एक पहेली सी बना दिया है। वस्तुतः दूसरा पाद प्रथम की ब्याख्या है, उसी का विस्तार है। परन्तु 'नतु' न-नु नहीं करने से ही उसका मार्ग रका है। 'नतु' का दो भागों में बटकर 'न' का ही अर्थ देना अनुचित है, वस्तुतः यहां 'नतु' एक ही शब्द है= निश्चय करके। ब्याकरण और स्वरप्रक्रिया का इतना एक संग वायकाट अच्छा नहीं। 'नि पद्यते'= गिरता है, क्यों? साधारण गित ही ठीक अर्थ है, जो यहां संगत हो सकता है। इसी छिए तो उसे इस पाद की कठिनता को स्वीकार करना पढ़ा है।

प्राम आठों पहर अपना कार्य करता रहता है। जागृत और
सुप्त अवस्था में केवल इतना भेद होता है कि जब हम जागते
हुए बैठते या खड़े होते हैं, तो कार्ती ऊपर की ओर रहने से
प्राम्म की गित ऊपर नीचे की दिशा में होती है। पर जब हम
लेट जाते हैं, तो कार्ती तिरकी समतल हो जाती है। अब प्राम्म
को ऊपर उठना नहीं पड़ता, वरन उसी सीध में अन्दर और
बाहिर आना जाना पड़ता है। इस समतल (Horizontal)
और ऊपर उठी हुई (Vertical) अवस्थाओं के भेद से प्राम्म
की गित में वस्तुतः कोई भेद नहीं पड़ता। सारा संसार सोता
है, पर प्राम्म जागता है।

इस प्रकार इस स्रक्त में प्राग्य-वल की महिमा का पूर्णतया विस्तार करके तथा प्राग्याम की आवश्यकता को बता कर, अन्तिम मंत्र में वेद उसके कम की ओर भी इशारा करता है; प्राग्याम के मुख्य दो ही भेद हैं, जिनके होटे भेद आगे और हो जाते हैं, प्राग्य का अन्दर भर कर ले जाना और बल-पूर्वक बाहिर फैंकना । कुम्भक तथा पूरक प्राग्याम द्वारा अपने आपको पूर्ण करने का इस मंत्र में स्पष्ट उपदेश किया गया है। उसे अब सुनो—

\* (२२) प्राण मा मत् पर्यावृतो न मदन्यो मवि-ष्यसि। अपां गर्भिमव जीवसे प्राण बझामि त्वा मिथ ।।१९७।।

—રર્દ ⊪

भागंव ऋषिः, मन्त्रोक्ता प्राण देवता, बृहतीगर्भा छन्दः ।

हे प्राग्त द (मत्) मेरे से (अन्यः) अलग न हो और न (परि-आवृतः) किसी तरह से भी रुकावट को प्राप्त हो। में (जीवसे) \* जीने के लिए (त्वा) तुसे (मिय) अपने अन्दर (ब्रिग्नामि) ऐसे ही धारण करता हूं, (इव) जैसे (अपां-गर्भम्) पानी का भरा हुआ कोई घड़ा आदि पात्र होता है, जिस के अन्दर जल गर्भ की तरह धारण-किया हुआ होता है।

जल जैसे घड़े में भरा जाता है, ऐसे ही कुम्भक प्राणायाम से हमें प्राण का संचय करना चाहिए। ऐसा करने का फल दीर्घ जीवन होगा। इस प्रकार वेद में प्राणायाम का भी क्या मधुर, पूर्ण तथा स्पष्ट वर्णन पाया जाता है। इन वातों की कमाई आज योरुप में कई लोग नया विचार (new Thought) कह कर खा रहे हैं। अब आपको पता लग गया होगा कि भारत-वर्ष के ऋषियों के लिए यह वातें वेदोपदिष्ट तथा अनुसिद्ध थीं। आज भी चाहे कोई करे या न करे, प्राणायाम के गुणों को हम सब मानते हैं। सज्जनो, यदि हम अपने पूर्वजों की सफलता की कुंजियों का प्रयोग भी करना आरम्भ कर दें, तो हमारा बल असंख्य गुणा वढ़ सकता है। सच जानो, इस समय हमारी गर्दन लज्जा के मारे भूमि में घुसती जा रही है। संसार हमारी वातों को गपौड़े समक्तता है, कारण कि, हम जो कुछ कहते हैं,

<sup>\*</sup> हमारे लेखक महाशय इसे क्रियापद-जीते हो, ऐसा समझे बेंटे हैं। अधिक समालोचना की तो गुंजायश ही नहीं, पर इतनी पूंजी के भरोसे पर वेद का शिक्षक तथा भाष्यकार बनना कोई आसान काम नहीं है। बस हो गयी है।

उसे करते बहुत थोड़ा हैं। पाखगड घनेरा है, वास्तविकता बहुत कम है।

सत्य०—महाराज ! श्रापने तो सारा श्रायुर्वेद ही इस सप्ताह में पढ़ा दिया है। इन मौलिक नियमों के समम लेने से वस्तुतः दीर्घायु का लाम हो सकता है। रोग दूर हो सकते हैं। सुख बढ़ सकता है। शरीर की शक्ति उन्नत हो कर सामाजिक उन्नति की नींव बन सकती है। मुक्ते श्रव पूर्ण विश्वास हो गया है कि बेद के उत्साह-पूर्ण धर्म का संसार में इस समय बहुत कम प्रचार रह गया है। यदि यह भाव हमारे हदयों में प्रविष्ट हो जावे, तो परतन्त्रता श्रादि सब दुःख दूर हो सकते हैं।

मा०—महाराज ! यदि में भूलता नहीं हूं, तो आप ने अभी तक वेद से चीरफाड़ का, जोड़ तोड़ (Surgery) का उपदेश नहीं किया। क्या इस के सम्बन्ध में भी वेद का कुछ सन्देश है ?

महा०—मैंने एक दिन बतलाया था कि किस तरह एक समय हमारे यहां इस विद्या का भी प्रचार था और किस तरह अपनी ही मुर्खता के कारण हमने इसे खो दिया है। पर, यह मानी हुई बात है कि ओषधि—सेवन की अपेक्षा इस में परिश्रम भी अधिक होता है। इस का स्वाभाविक परिणाम यह होता है कि लोग इस का आश्रय तब ही लेते हैं, जब अन्य किसी सुगम उपाय से शान्ति न हो सके। जैसे टांगों या भुजाओं में घाव आदि के कारण जब मांस गल जाता है, तो अब ओषधि अन्दर से प्रभाव पदा करके नया मांस आसानी से नहीं ला सिकती। डाक्टर चाकू से झील झाल कर उस प्रभाव का उचित त्तेत्र बना देता है, या उस की आवश्यकता को ही दूर कर देता है। यह इस बात का उत्तर है कि क्यों वेद में मुख्य-रूप से शब्य-चिकित्सा का फैलाव नहीं है। पर बीज इस का भी वहां स्पष्ट पाया जाता है। इस का विस्तार होता २ ही आज अति सदम तथा आश्चर्य-जनक शब्य-किया (operations) तक आ पहुंचा है। कई दिन हो गये, शरीर का वर्णन करते २ अब जी उकता गया है, तो भी आप के लिए इस प्रसंग में दो मन्त्र सुनाए देता हूं—

\* (२३) चरित्रं हि वेरिवाच्छेदि पर्णमाजा खेलस्य परितक्म्यायाम् । सद्यो जङ्घामायसीं विश्वलाये धने हिते सर्त्तवे प्रत्यधत्तम् ॥ १९८॥ ऋ०१। ११६। १४॥

हे आदर्श वैद्यो, तुम्हारी बड़ी महिमा है। (परितक्म्यायाम्) रात्रि के समय (आजा) युद्ध के घमसान में (खेलस्य) खेलते हुए योधा की (चिरित्रम्) चलने में अत्यन्त सहायक टांग (अच्छेदि) कट गयी है, (इव) जैसे (वेः) किसी पत्नी का (हि) वस्तुतः (पर्णम्) पंख कट गया हो (सद्यः) तत्काल तुम ने (आयसीं जंघाम्) लोहे की मान्ति दढ़ जांघ को (प्रति-अधत्तम्) पुनः अपने स्थान पर जोड़ दिया है, ताकि वह (हिते) हितकारी (धने) धन की प्राप्ति के लिये (विश्पलाये) जनता के मध्य में गित शोल हो कर (सर्त्तवे) चल फिर सके। सम्पूर्ण वैद्य वही है जो वेदके वचनानुसार हड़ी, पसली

टूटने पर जोड़ भी सके। जीवन के संग्राम में, घन पेश्वर्य की

कक्षीवानृषिः, अश्विनौ देवते, निचृत् त्रिष्टुप् छन्दः ।

बुद्धि तथा धर्म की रत्ता के लिये लड़ते हुए लोगों की कई वार अन्धकार के कारण=अज्ञान द्वारा टांग आदि अवयव टूटते रहते हैं। योग्य शल्य-शास्त्रियों को चाहिये कि उसी समय ही अपनी कुशलता द्वारा कष्ट दूर करें।

\*(२४) शतं मेषान् वृक्ये चत्त्वत्तमृज्ञाश्चं तं पितान्धं चकार । तसा अक्षी नासत्या विचक्ष आधत्तं —१६॥

(शतम्) सौ (मेषान) ग्रांखों की भएक पर्यन्त (ऋजाश्वम्) चंचल इन्द्रियों वाला मनुष्य (वृक्ये) चौर-कर्म, पापकर्म की श्रोर (चत्तदानम्) प्रवृत्त रहता है। (तम्) उसे इस
का दग्रड मिलता है। (पिता) परमेश्वर (श्रन्थं चकार) उसे
श्रम्था कर देता है। इन्द्रियों का दुष्प्रयोग करके वह उन्हें दुवल
कर लेता है। पर जब वह दुःखी हो कर योग्य वैद्यों की शरग्र
में जाकर रोता है, तो वह उसे धर्म का उपदेश भी करते हैं,
श्रौर उसका कष्ट भी दूर करते हैं। (नासत्या) हे सदा सत्यप्रभाव-युक्त श्रोषधियों द्वारा श्रपने रोगियों के (दस्ना)
रोग-नाश करने वाले (भिषजा) वैद्यो, उस (श्रन्वन्) मन्द-गति
तथा दुःख को प्राप्त हुए २ को (विचन्ते) श्रच्छी तरह देखने
के लिये (श्रन्ती) श्रांखों को (श्राधत्तम्) ठीक प्रकार से धारग्र
कराते हो।

पूर्वार्ध में जगन्नियन्ता के श्रद्रख शासन का भले प्रकार वर्णन

<sup>\*</sup> भूरिक् पंक्तिः छन्दः, शेष पूर्ववत् ।

किया गया है। यह नहीं हो सकता कि मनुष्य वे-लगाम होकर विषय-वासनाओं में डूबा भी रहे, और उसे कोई दुर्बलतादि द्वारा व्याधि भी न सतावे । वैदिकजीवन का श्रव दूसरा रूप सामने ज्ञाता है। परमात्मा की न्याय-शील शासन-पद्धति ने ग्रपना चक्र चला दिया। ग्रब स्वतन्त्र कर्म-कर्त्ता मनुष्य ने ग्रपने हृद्य का परिचय देना है । पापी प्रायश्चित्त और पश्चात्ताप करता हुन्रा चारों ग्रोर किसी का हाथ पकड़ कर पार कराने वाले की खोज में भटकता है। उसे केवल धर्मोपदेश सन्तुष्ट नहीं कर सकता। उसको दिन रात ब्याकुल करने वाली वेदनाओं को प्रथम दूर करना ब्रावश्यक होगा । जो इन्द्रिय-शक्ति विकल हो गयी है, उसे पुनः पुष्ट करना होगा । तब वह भक्ति तथा शान्ति के उपदेश का श्रिधिकारी बनेगा। क्या संसार फिर इस ब्रादर्श की **ब्रोर भुकेगा ? क्या यह दोनों** कार्य कर सकने वाले योग्य ब्राह्मण गुण-भृषित वैद्यराज फिर पैदा होंगे ? क्या ब्रार्य-वैद्य यह अनुभव करेंगे कि हम ने अपने पूर्व ऋषियों की विस्तृत विद्या को कितना संकुचित कर दिया है ? प्यारो, देखो वेद भगवान वैद्यों को कितना विस्तृत ज्ञान धारण करने का उपदेश करता है—

\* (२५) त्रिनी अश्विना दिव्यनि भेषजा त्रिः पार्थि-वानि त्रिरुदत्तमद्भवः । ओमानं श्रंयोर्भमकाय सनवे त्रिधातु शर्म वहतं शुभस्पती ॥२००॥ ॥ ऋ०१। ३४। ६॥

हिरण्यस्तूप आंगिरस ऋषिः, अश्विनौ देवते, विराद् जगती छन्दः।

(श्रश्विना) हे योग्य वैद्यो, (नः) हमें (दिव्यानि) द्युलोक में होने वाली (पार्थिवानि) पृथिवी पर होने वाली तथा (श्रद्भवः) जल से (त्रिः) तीन प्रकार की (भेषजा) रोग-निवारक शक्तियों को (दत्तम्) प्रदान करते रहो। (ममकाय) मेरे (सनवे) कुल की वृद्धि करने वाले पुत्रादि के लिये (श्रोमानम्) रत्ता करने वाले (शं-योः) रोग के शमन तथा निवारण करने वाले (शर्म) कल्याण को (शुभस्पती) हे शुभ भावों के स्वामियो, (बहतम्) ले श्राया करो, जिस से कि (त्रिधातु) तीनों प्रकार से, श्रर्थात दिन्य, पार्थिव तथा जलीय चिकित्साओं से सदा लाभ होता रहे।

भगवान ने सर्य विद्युत और अग्नि यह तीन प्रकाशमय भेषज बनाये हैं। यही दिव्य चिकित्सा के आधार स्तंभ हैं। पृथिवी पर तीन प्रकार की रचना है, ओषधियां, पशु तथा जड़ धातु, लोहा आदि। यह तीन प्रकार की पार्थिव चिकित्सा के मूल पदार्थ हैं।

काष्टिक श्रौषिथां, तुलसी, गिलो, हरीतकी, श्रामला श्रादि बड़े गुणों से युक्त हैं। पर रस-वैद्यक के चमत्कार भी सराहनीय हैं। लोहे, चान्दी सोने श्रादि धातुपदार्थों को भिन्न २ प्रकार के योगों में से गुज़ार कर भस्म करके वैद्यराज नया शरीर पैदा करने का साधन हाथ में ले लेते हैं। घी, दूध श्रादि उत्तमोत्तम पदार्थ सौ श्रोषिथों की एक श्रोषधी है। इनके ठीक नियमानु-सार प्रयोग करते रहने से बुढ़ापा दूर रहता है। जल केवल ज़िल रूप में ही लाभकारी नहीं, वरन हिम (बरफ) तथा भाप के रूपों में भी अनेक प्रकार से रोग दूर करने में सहायक वन सकता है। यह जल द्वारा तीन प्रकार की चिकित्सा-विषयक सहायताओं का व्योरा है।

संद्रोप से वेद ने सारे संसार की चिकित्सा-पद्धति का दिग्दर्शन इस एक मंत्र में ही करा दिया है। वेद का तो यह आशय है कि निलोंभ वैद्य के लिए परमात्मा की सारी सृष्टि ही हाथ फेलाए सहायता करने को खड़ी रहती है। जब वह उचित समभता है, सूर्य और विजली आदि दिव्य पदार्थी को श्रपने भाइयों के कल्याण के लिये निमन्त्रित कर लेता है। दूसरे समय यह श्रोषधियों श्रौर वनस्पतियों द्वारा संसार को रोग से मुक्त कर देता है। कभी भूमि खोद कर धातु निकालता है और भस्म बना कर शीशियों में डाल कर रख लेता है। जब किसी निःसत्त्व प्राणी को देखता है, एक रत्ती भर उसे कुछ खिला कर जिला देता है। कभी जल से ही उस की नाड़ियों को शुद्ध कराता हुआ, उत्तम पाचन-शक्ति को उन्नत कर देता है। सार, यह, कि ब्रादर्श वैद्य की बुद्धि के विस्तार का कोई अन्त नहीं। वैद्यों से हमें क्या २ आशाएं हो सकती हैं, यह अगले मंत्र में कहा है।

\* (२६) या नः पीपरदश्चिना ज्योतिष्मती तम-स्तिरः। तामसो रासतामिषम् ॥२०१॥ अथर्व०१६। ४०४॥

(ग्रश्विना) हे ग्रोषियों तथा ग्रन्य चिकित्सा-विधियों में निपुण वैद्यो ! (या) जो (नः) हों (ज्योतिष्मती) प्रकाश

<sup>\*</sup> ब्रह्मन् ऋषिः, बृहस्पति देवता, आर्षी गायत्री छन्दः।

से युक्त होता हुआ (तमः) ग्रन्धकार (तिरः) में से (पीप-रत्) पार कर सकता है, (ताम्) उस (इषम्) ग्राहार को (ग्रस्मे) हमें (रासताम्) प्रदान करो।

यह वह पवित्र मंत्र है, जिस का ध्यान द्याप को नित्य भोजन के समय करते रहना चाहिये। उस समय द्याप के वैद्य सूर्य, चन्द्र ध्यादि भौतिक देवता हैं। जो घ्याप भोजन करो, वह प्रकाश, कांति ध्रौर दीप्ति को उत्पन्न करने वाला हो। वह इतना बल पैदा करे कि द्यधिक परिश्रम करने पर भी घ्रापकी द्यांखों के घ्रागे ग्रन्धेरा न घ्रावे, शिर में चक्र न द्यावे, थकावट की प्रतीति न हो ध्रौर सदा उत्साह बना रहे, प्रसन्न चित्त ध्रौर शान्त वृत्ति को साथ मिला कर भोजन का घ्रारम्भ किया करो। उत्तम वद्यों का यह कर्तव्य है, कि वह जहां रहें, वहां जनता को इस विषय का ज्ञान कराते रहें। उन्हें दुकानदारी का भाव कुछ समय के लिये मनसे हटाकर ज्ञान-दान की घ्रोर भी कुकना चाहिये। यदि एक २ नगर में ऐसा एक २ भी वैद्य खड़ा हो जावे, तब भी बड़ा उपकार हो सकता है।

सत्य०—महाराज, भ्रय जब कि इस प्रकार के श्रादर्श वैद्यों का दर्शन दुर्लभ हो गया है. हमें, वह मार्ग बताइये, जिस का श्रवलम्बन करके हम श्रपने श्राप भी सुखी रह सके।

महा०—ध्यान से सुनो । इस एक मंत्र को पकड़ लो, तुम्हारा कल्याण हो जावेगा।

\* (२७) ऊर्जं गावो यवसे पीवो अत्तन ऋतस्य याः

 <sup>\*</sup> दुवस्युर्वान्दन ऋषिः, विश्वेदेवा देवता, विराड् जगती छन्दः ।

सदने कोशे अङ्ध्वे । तन्रेव तन्वो अस्तु भेषजमा सर्वता-तिमदिति वृणीमहे ॥२०२॥ ॥ ऋ०१०।१००।१०॥

(गावः) हे इन्द्रिय-रूपी गौद्यो, (याः) तुम जो (ऋतस्य) मर्यादा के (सदने) संस्थापन-रूपी (कोशे) कोश में (अङ्खे) प्रकट होती हो, (यवसे) धान्य-पूर्ण चेत्र में (पीवः) उन्नति-शाली (ऊर्जम्) अन्न को (अन्तन) खाओ। (तनः-पव) शरीर ही (तन्वः) शरीर का (भेषजम्-अस्तु) भेषज हो (सर्व-तातिम्) सव कामनाओं को सिद्ध करने वाले (अदितिम्) अखंड नियम-पालने के भाव को हम (आ-वृशीमहे) स्वीकार करते हैं।

ऋत अर्थात मर्यादा तथा नियम-चर्या द्वारा सब इन्द्रियां अपने उन्नित-शाली स्वरूप को धारण करती हुई, मानो प्रकट होती हैं। सब शक्तियों को धर्मानुसार प्रयोग में लाते हुए ही यह शरीर दृढ़ तथा सुडौल होकर पौष्टिक अन्न का अधिकारी बनाया जा सकता है। खाने से पूर्व भोजन की शुद्धि तथा शक्ति का भी ध्यान करना चाहिये। सबसे बड़ी ओषधि तो यही है। जो २ वस्तु देह के सब अवयवों को समता पूर्वक उन्नत करने के लिये आवश्यक हो, उस २ को अपने नित्य के भोजन में सम्मिलित करना चाहिये। हमारी जाति ने वेद के इस उपदेश पर आवरण करना सर्वथा भुला दिया है। हमारा रुपया जितना मकानों, ज़मीनों, कपड़ों, सन्दूकों, अलमारियों पर लगता है, उस का कुछ युक्त भाग यदि पृष्टिकारक आहार पर व्यय होवे, तो हम में इतनी दुर्बलता क्यों हो ? प्रत्येक युवक की शिक्ता का एक अंग यह भी होना चाहिये कि मनुष्य को भिन्न २

श्रवस्थाओं में क्या श्रोर कैसे भोजन करना चाहिए। इस ज्ञान से युक्त होकर श्रोर मर्यादा. का पालन करते हुए मनुष्य श्रपने शरीर को इस योग्य बना सकता है कि वह श्रपनी चिकित्सा स्वयं कर सके। प्रभु ने इस की रचना में यह गुण भरा हुश्रा है कि यह सदा नीरोग रहने की श्रोर भुका रहता है। यदि इस में रोग पैदा होता है, तो यह हमारे श्रस्वामाविक जीवन का दोष है। प्रभु की सृष्टि के नियम श्रयल हैं। उसका वत श्रखगड़ है। यदि हम भी इसी प्रकार योग-युक्त होकर रहने का श्रम्यास कर लें, तो श्रधिकतर दुःखों से बच सकते हैं।

सज्जनो, इस मंत्र के साथ में शरीर के प्रकरण को समाप्त करना चाहता हूं। श्राप ने श्रव जान लिया है कि वेद का इस विषय में कितना गौरव से पूर्ण सन्देश है। श्रायुर्वेद एक बड़े विस्तृत तथा नाना शाखाओं में विभक्त विज्ञान का नाम है। पर श्रापने यह देख लिया है कि वेद-माता के पवित्र दूध से ही वह श्रारम्भ में पुष्ट हुश्रा २ है। इस पर यह और भी श्राश्चर्य की बात है कि यह मृज-शिह्माएं श्रव भी वैसी ही नयी श्रौर श्राचरण करने योग्य हैं, जैसी कि यह श्रादि श्रिषयों के समय में थीं।

शरीरोन्नित का कौन सा उपाय है, जो वेद ने न बताया हो। निराशाबाद के गढ़े से निकल कर, शारीरिक जीवन के विषय में मिथ्याबाद को कुचल कर, वेद हमें उन्नित के राजपथ पर डाल देता है। भौतिक चिकित्सा तथा खोषधियों का ठीक प्रकार से सेवन करना सिखाता है। शरीर की शरीर से ही शक्ति पैदा कैरने का उपदेश भी मौजूद है। खनावश्यक रीति से प्रति–च्चण श्रोषियां श्रौर घातु-रस खाते रहना कुछ श्रच्छा नहीं। हमारा यह यल होना चाहिए कि हमारे श्रन्दर से ही शिक्त का विकास हो। जब विशेष रोग स्वयं दबने वाला न हो, तो स्पर्यादि देवताश्रों की शरण में जाना चाहिये। जब बात श्रौर भी श्रागे चली जावे, श्रौर रोग का शीघ्र नाश होता न देख पड़ता हो, श्रथवा मरने का भी भय हो, तो श्रोषध-सेवन बाह्य उपचार, लेप, मिण्यन्ध श्रादि श्रथवा शल्य चिकित्सा का श्राश्रय लेना उचित है। जैसे भी हो कोई न कोई उपाय करते ही रहना चाहिये। निराश कभी न होना चाहिये। सब चिकित्सापं साधन हैं, स्वास्थ्य साध्य है। साधनों के विषय में परस्पर लड़ाई करना मुर्खों का काम है। सदा एक ही साधन काम दे सकता है, यह भी बुद्धिमत्ता की बात नहीं है। निपुण वही गिना जाता है, जो श्रवसर को देख कर उचित प्रयोग को कर दिखाता है।

प्यारे सत्संगियो। मुक्ते बड़ी प्रसन्नता है कि आपने निरन्तर इतने दिन वेद-सन्देश को सुन कर लाभ उठाया है। परमात्मा का में धन्यवाद करता हूं कि उसने मुक्ते इस पवित्र कार्य में निमित्त बनाया है। पर आपको पता ही है कि ऋषि दयानन्द जी महाराज का ही यह पुग्योदय है, जिसने हम सब को जगाया है। आज उसके जन्म की प्रथम शताब्दी है। आर्य सज्जनों ने मथुरा नगर में, जहां कि ऋषि को वैदिक बोध प्राप्त हुआ था, एक बड़ा महोत्सव रचाया है। मैं उसमें सम्मिलित होना पुग्य-कार्य समक्ता हूं। कल मैंने इसी के उपलक्त्य में यहां से चल पड़ने का निश्चय कर लिया है।

सत्य॰—महाराज, मैं तो श्राप के ही साथ रहूंगा।

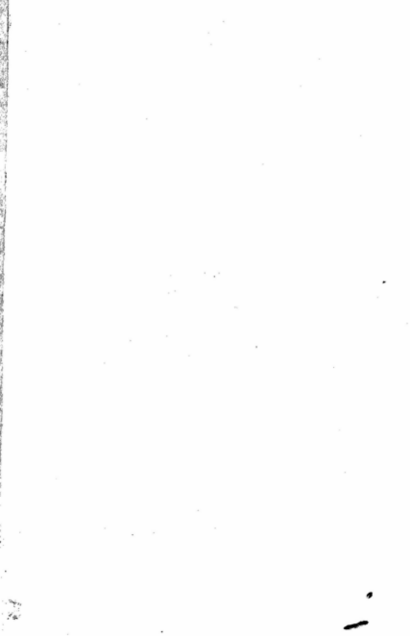
महा०—श्रच्छी बात है। और भी जो चलना चाहो, कल तैयार होकर समय पर श्रा जाश्रो। कुछ स्थानों पर धर्म प्रचार करते हुए, मथुरा पुरी में पहुंच जावेंगे। प्रेमियो, इतना समय जो कुछ श्रापने सुना है, श्रव इसका मनन करो और श्राचरण में लाने का यल करो । कोई एक मास में हम वहां से लौट श्रावेंगे। तब फिर इसी प्रकार श्राप श्रन्तः करण की शुद्धि, श्रात्मिक-जीवन तथा प्रभु-भक्ति श्रादि के विषय में वेद-सन्देश सुना करेंगे: प्रभु करें कि यह वेद का सुनना सुनाना सदा ऐसे ही बना रहे।

रति द्वितीये शरीर-सन्देशे पंचम उच्जूवासः॥

20 30 20 300

वैद-सन्देशे द्वितीयोऽध्यायः प्रथमो भागश्च सम्पूर्णः ॥





Tytle only





CATALOGUED

Ocak (11/8)

## Central Archaeological Library, NEW DELHI. Acc. No. 19606 Call No. 294.1/Vis Author-Visvabandhu Title\_ Veda Sandesha -Borrower No. Date of Issue Date of Par "A book that is shut is but a block" GOVT, OF INDIA Department of Archaeology NEW DELHE Please help us to keep the book elean and moving.